
 

 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 1-13                                                                                              1 
 

Guido Maria Cappelli 

 

L’Umanesimo di fronte alla schiavitù. I capitoli de servitute del De obedientia 

di Giovanni Pontano. 

Saggio di edizione con commento. 

 
Abstract 

 

Nel Quattrocento europeo, alla vigilia della scoperta delle Americhe, il commercio di schiavi era tra i 

più redditizi e diffusi, e Napoli, uno dei porti più dinamici del Mediterraneo, non faceva eccezione. In 

questo contesto si sviluppa una riflessione intellettuale riguardante la condizione dello schiavo e il 

dibattito sulla liceità della schiavitù, sia a livello filosofico e teologico che nell’ambito della trattatistica 

umanistica. Il De obedientia di Giovanni Pontano (1470) dedica a questo dibattito i capitoli finale del 

III libro. Questo contributo offre un saggio di edizione e commento di questi passi. 

 

In fifteenth-century Europe, on the eve of the discovery of the Americas, the slave trade was among 

the most profitable and widespread forms of commerce, and Naples—one of the most dynamic ports 

of the Mediterranean—was no exception. Within this context, an intellectual reflection on the 

condition of the slave emerged, along with a debate on the legitimacy of slavery, conducted at both 

the philosophical and theological levels as well as within humanist treatise literature. Giovanni 

Pontano’s De obedientia (1470) devotes the final chapters of Book III to this debate. This article offers 

a critical edition and commentary of these passages. 

 

 

Guido Maria Cappelli 

Univ. L’Orientale, Napoli 

gcappelli@unior.it 

 

Sulla spinta della realtà contemporanea, in cui le grandi migrazioni, in troppi casi 

accompagnate da grandi tragedie, interessano l’Europa e inevitabilmente sollecitano la cultura 

occidentale, il tema della schiavitù, della sua evoluzione nel tempo, delle sue metamorfosi, ha 

acquisito straordinaria rilevanza anche negli studi umanistici1. È vero, infatti, che nel contesto 

del Quattrocento europeo, alla vigilia della scoperta delle Americhe, il commercio di schiavi 

era tra i più redditizi e diffusi e Napoli, uno dei porti più dinamici del Mediterraneo, non 

faceva eccezione2. Sul piano della produzione intellettuale, la condizione dello schiavo e il 

dibattito sulla liceità della schiavitù tra Medioevo e Rinascimento ‒ o se si preferisce prima 

Età moderna ‒ interessa il pensiero filosofico (da Aristotele a Tommaso d’Aquino, passando 

per Gregorio magno e Agostino) ma in misura ancora maggiore il mondo del diritto, a partire 

dalla fondamentale distinzione risalente al Digesto (1,1,4) tra liber e servus: «Et cum uno 

naturali nomine homines appellaremur, iure gentium tria genera esse coeperunt: liberi et his 

contrarium servi et tertium genus liberti, id est hi qui desierant esse servi» ‒ distinzione che 

ha continuato a funzionare fino alla modernità, dalla Glossa di Accursio (vd. infra, 8, 6) alle 

leggi in materia dei Capitula Regni Siciliae, per restare in ambito aragonese (vd. infra 8, 5 e 

6).  

Non comuni, invece, trattazioni specifiche di provenienza umanistica: al netto di notazioni 

sparse, come quelle umanitarie riscontrabili nel De iciarchia o nel De familia di Leon Battista 

 
1 Sarebbe fuori luogo una rassegna bibliografica esaustiva. Mi limito a segnalare il punto di partenza obbligato, 

lo studio pionieristico di VERLINDEN (1955); FIUME (2008); più spostato sul Cinquecento e relativo al fenomeno 

delle conversioni schiavili, ma comunque utile come ampia rassegna bibliografica, BOSCO (2014, 9-36). 
2 Si veda in proposito VITALE (2002, 209-210); per un panorama generale su Napoli, VERLINDEN (1955, 377-

381). 



Guido Maria Cappelli 

 

 

 

Atti del II convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale                     2 
 

Alberti, si segnala, nella letteratura politica, la breve ma organica trattazione di Francesco 

Patrizi, De institutione reipublicae IV, 2, improntata a un generico umanitarismo e, come 

sempre nel Patrizi, zeppa di esemplarità classica (vd. infra, saggio di edizione con commento 

ad loc.). Sicché è tanto più interessante il fatto che Giovanni Pontano dedichi alla questione 

tre densi capitoli del III libro del suo De obedientia ‒ un trattato umanistico in cinque libri, 

pubblicato nel 1470, che ambisce a tracciare la struttura ordinata dell’intero corpo sociale sotto 

il segno, appunto, dell’obedientia, intesa come libera scelta razionale dell’individuo. 

Il Pontano affronta la questione della schiavitù cosciente della tensione, morale e teorica, tra 

il dato di realtà ‒ l’esistenza effettiva del fenomeno nelle società del suo tempo con il suo 

riflesso nel diritto ‒ e la dottrina filosofico-teologica, a sua volta in precario equilibrio teorico 

tra visione aristotelica e concezione cristiana, due concezioni antitetiche che implicano una 

diversa visione della libertà umana: la sua posizione resterà in bilico tra questi campi di forza, 

tra riconoscimento della realtà legale e condanna morale del fenomeno. Posta a conclusione 

della trattazione dei rapporti interni alla famiglia, all’oikos, che occupano i libri II e III, alla 

schiavitù vengono dedicati i capitoli 8-10 del libro III (mentre gli ultimi due riguarderanno 

figure di servitori contrattati). Dal confronto critico con le dottrine di alcuni autori antichi ‒ 

in particolare Aristotele, Seneca e Agostino ‒ e dall’osservazione della realtà storica e sociale 

emergono dunque i tratti delle idee del Pontano ‒ che, con poca forzatura, possiamo ritenere 

emblematiche di quelle dell’Umanesimo italiano nel suo complesso. 

Ecco dunque il testo, corredato di commento3. 

 

GIOVANNI GIOVIANO PONTANO 

L’obbedienza 

Libro III 

 

Capitolo 8. DELLA SCHIAVITÙ. 

 

[1] Sebbene la schiavitù sia incompatibile con la libertà naturale, tuttavia è risaputo che ha 

un’origine antichissima, com’è dimostrato dalle battaglie combattute sia dai Greci sia dai 

barbari. È tramandato che gli schiavi erano soliti pranzare con i padroni durante i Saturnalia, 

perché sotto il regno di Saturno non c’erano schiavi nel Lazio: ciò indica che presso gli antichi 

Latini e presso coloro che sono denominati aborigeni, non c’era nessun genere di servitù, dal 

momento che anche oggi né in Emilia né nella Transpadania potresti trovare uno schiavo, e 

anche presso i Germani e i Britanni oggidì non c’è alcuno schiavo. 

 
P. affronta il dibattito sulla liceità e l’ammissibilità morale della schiavitù partendo dal dato legale del 

riconoscimento della libertà naturale di ogni individuo, sulla base di Dig. I, 2, 2: «iure enim naturali 

ab initio omnes homines liberi nascebantur»; ma subito imposta la questione su basi storico-fattuali, 

richiamando l’origine antica della schiavitù, sostenuta tra gli altri da Senof., Cyrop. VII, 5, 73: «è 

norma eterna tra gli uomini che, se una città viene conquistata in guerra, persone e beni dei vinti 

divengano proprietà dei conquistatori. Non sarà dunque un atto iniquo da parte vostra possedere ciò 

che ormai e in vostro potere» (trad. F. Ferrari, Milano 1995); riferimento dottrinale ineludibile è Arist., 

Pol. I, 5, 1253b, 20-23: «per alcuni» la servitù non è per natura; ma in contrario I, 5-6, 1255a, sul 

carattere legale della schiavitù (il ragionamento di Arist. è dilemmatico ‒ anche se il Filosofo s’inclina 

forse per la naturalità ‒ e prosegue esaminando ragioni in utramque partem (trad. C. A. Viano, Milano 

2002; vd. anche Taranto, 2009, XXIV-XXV); P. si pone però nella prospettiva cristiana, come 

 
3 Presento qui l’edizione di De obedientia III, 8-10, parte dell’edizione critica integrale, con traduzione e 

commento, di uscita ormai imminente. Per ragioni di leggibilità, fornisco il testo in traduzione italiana, 

commentando paragrafo per paragrafo, mentre consegno in calce il testo latino originale a partire dalla princeps 

(Napoli, Mattia Moravo, 1490) controllata dell’autore. Sul Pontano e il De obedientia si veda almeno CAPPELLI 

(2016, 98-161). 



L’Umanesimo di fronte alla schiavitù. I capitoli de servitute del De obedientia di Giovanni Pontano. 

Saggio di edizione con commento. 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 1-13                                                                                           3 
 

Tommaso: Summa Theologica IIa-Iae, qu. 64, 2: «Homo est naturaliter liber et propter se ipsum 

existens». A supporto della non naturalità del fenomeno si rievoca l’uso delle feste romane dei 

Saturnalia, tolto da Macrobio, Sat. I, 11, 1 (cfr. I, 7, 26); e ricordato anche da Aug., Civ. Dei XIX, 15, 

per poi menzionare alcune realtà moderne: nel caso di Francia e Britannia, la schiavitù risulta in effetti 

abolita, almeno legalmente, già dal pieno Medioevo: in Francia, con editto di Luigi X del 1315 (Bloch, 

1920); in Gran Bretagna, fin dal 1102 (Dutchak, 2001-2003, 41-42), anche se, nei fatti, la realtà era 

più complessa e sfumata; così pure in Germania (s’intende molto prob. i territori del Sacro Impero) la 

schiavitù era stata legalmente proibita nel XIII sec. (Flaig, 2009, p. 158). P. si riferisce senza dubbio 

alla schiavitù in senso stretto, ché altre forme di servaggio erano ancora in uso. Non risulta invece che 

fosse assente in “Emilia”, indicazione peraltro assai vaga, che potrebbe indicare forse i domini estensi, 

dove però la schiavitù all’epoca è documentata (Peverada, 1981) o più probabilmente Bologna, dove 

in effetti il fenomeno era molto limitato (anche se presente: di Bari, 2021, 704-709). Più che da fonti 

scritte, P. poteva avere contezza di queste situazioni da informazioni ambientali, evidentemente 

generiche e poco precise; gioca prob. un ruolo anche la stessa posizione dell’umanista, contraria, come 

si è visto, alla naturalità del fenomeno. 

 

[2] Inizialmente, erano definiti servi perché si erano ‘salvati’ in battaglia, come sostenevano 

gli antichi: infatti, colui che non cadeva in battaglia, per diritto di guerra diventava proprietà 

del vincitore e il termine per designarlo gli veniva assegnato in segno di disprezzo, in greco si 

diceva δοῦλος, e in effetti da noi viene definito ‘catturato’. C’è chi dice che Anco Marzio, re 

guerriero, per primo abbia stabilito che le fanciulle sottratte a una terra nemica fossero tenute 

prigioniere a Roma e perciò dette ‘ancelle’. E tuttavia nella lingua arcaica il verbo anculari 

significava ‘essere schiavi’. Anticamente, presso i Romani, chi fosse stato catturato 

legittimamente da un nemico diventava schiavo; e qui sembra opportuno non dire niente 

dell’asservimento per debito, né delle dodici tavole, che condannavano il ladro colto in 

flagrante a diventare schiavo del derubato. 

 
La derivazione servi<servati è in Dig., 41,1,57; 1,5,4; e in Aug., Civ. Dei XIX, 15: la posizione di 

Agostino è in realtà favorevole alla schiavitù molto più di quanto lo sia il P. (vd. infra, par. 6): «Verum 

et poenalis servitus ea lege ordinatur, quae naturalem ordinem conservari iubet, perturbari vetat; quia 

si contra eam legem non esset factum, nihil esset poenali servitute cohercendum»; il riferimento al 

termine greco δοῦλος tradisce la derivazione dal passo di Arist. testé cit., e in part. 1255a, 4-7: «Le 

espressioni “essere schiavo” e “schiavo” hanno due sensi, perché ci può essere qualcuno che si trova 

in schiavitù o è schiavo anche per legge, che è anche una forma di accordo, in base alla quale ciò che 

in guerra cade in potere di qualcuno appartiene a chi lo ha catturato, per comune riconoscimento» ‒ 

ripreso da Tommaso nel commento ad loc. (In politicorum I, 4, 75). L’etimologia anculari è in Paul. 

Fest. 19, che però scrive anculare (cfr. Th.L.L. s.v. anculo: «antiqui dicebant anculare pro ministrare»); 

la forma passiva in P. può dipendere da citazione a memoria o lettura divergente della sua fonte; da 

ricerca telematica sul sito Library of Latin Texts risulta che Prisciano menziona la forma in -ari: 

«‘anclor’ pro ‘anclo’ [pro ‘perficio’]» (ringrazio i colleghi Michele Cutino e Angelo Corsini). La 

Tavola III delle XII Tavole condannava in effetti il debitore alla schiavitù; P. lo apprendeva molto 

probabilmente da Gellio, Noctes Atticae XX, 1, 46-47: «Erat autem ius interea paciscendi ac, si pacti 

forent, habebantur in vinculis dies sexaginta. Inter eos dies trinis nundinis continuis ad praetorem in 

comitium producebantur, quantaeque pecuniae iudicati essent, praedicabatur. Tertiis autem nundinis 

capite poenas dabant, aut trans Tiberim peregre venum ibant».  

 

[3] Gli Assiri e i Persiani, dal momento che erano fortemente desiderosi di sottomettere altri 

popoli e facevano guerra anche se non provocati piuttosto che dichiararla per sete di conquista, 

si procuravano schiavi più per capriccio che per una giusta causa di guerra. E a questo male 

se ne aggiunge uno ben grande da parte dei pirati, che sono nemici di tutti. E i libri di storia 

tramandano che gli eroi che ammiriamo erano soliti procacciarsi le mogli attraverso il 

rapimento e addirittura questo era considerato un fatto lodevole.  

 



Guido Maria Cappelli 

 

 

 

Atti del II convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale                     4 
 

Probabile che tragga queste osservazioni dalla Cyropedia di Senofonte; il riferimento ai pirati è molto 

probabilmente nozione comune al suo tempo. L’allusione agli “eroi” è un chiaro riferimento al ratto 

delle Sabine, approvato anche da Agostino, Civ. Dei II, 17. 

 

[4] Da allora ebbe inizio la schiavitù e i suoi esordi sono così distanti dalla nostra epoca, come 

testimoniano anche le Sacre Scritture, che anche nell’età degli eroi i predoni furono ritenuti 

illustri. E se vogliamo dire la verità, Giasone il capo dei Minii e «quei giovani scelti tra la 

forte gioventù argiva» che lo seguirono, furono tra i primi a praticare la pirateria. 

 
Il riferimento alle Sacre Scritture è presumibilmente alla schiavitù in Egitto del popolo d’Israele narrata 

nel libro dell’Esodo. Sulla pirateria degli Argonauti non trovo una fonte diretta certa di 

quest’affermazione del P. invero abbastanza sorprendente, se non forse un suggerimento da Plin., Nat. 

Hist. VII, 207: «Longa nave Iasonem primum navigasse Philostephanus auctor est» (Filostefano è un 

autore greco di cui restano solo frammenti); altre, rare, testimonianze negative sono meno probabili 

perché manca il fattore precedenza cronologica (cum primis): si tratterebbe dell’episodio 

dell’uccisione (involontaria) del giovane re Cecrope, che aveva scambiato gli eroi per predoni 

(Argonautiche I, 1015-1056); e del passo di Plutarco, Praecepta gerendae reipublicae, 26, 819D, dove 

scrive: «gli Argonauti abbandonato Eracle, erano costretti a cercare aiuto nel gineceo e a ricorrere a 

incantesimi e droghe per salvare se stessi e trafugare il vello d’oro» (trad. G. Pisani, Milano 2017). Il 

particolare di Giasone Miniarum dux può essere pure suggestione da Apollonio Rodio, Argonautiche 

I, 228-231. ‒ Lecti-pubis: Catull. 64, 4.  

 

[5] Presso i Turchi e gli Africani, contro i quali la religione ha fatto sì che conducessimo una 

guerra continua, nessuno è schiavo se non i cristiani: infatti quelli non soltanto parlano e 

sentono in modo diverso, ma addirittura contrario tutto ciò che riguarda Dio. Le leggi 

promulgate da Maometto vietano di avere come schiavo chi sia della stessa religione; da noi 

invece anche i cristiani sono schiavi. Ho sentito dagli anziani che c’era l’usanza di vendere i 

Traci e i Greci che abitavano il Ponto, che per non diventare schiavi dei barbari, venivano così 

venduti dai mercanti che navigavano il mar Nero, dopo averli riscattati dagli Sciti. È sembrato 

infatti più onorevole che quelli fossero schiavi solo finché non avessero pagato il proprio 

riscatto, piuttosto che fossero bottino dei barbari soggetti a una continua schiavitù, con grande 

disonore soprattutto trattandosi di cristiani. E quest’uso anche oggi si conserva nei confronti 

di quelli che chiamano Bulgari e Circassi. 

 
In realtà, le leggi islamiche vietavano, almeno in teoria, di schiavizzare i credenti di tutte e tre le 

religioni monoteiste (cfr. Lombezzi, 2019, 64: grazie a Roberto Tottoli); probabile che il P. calchi la 

mano per criticare più efficacemente l’uso (che invece è ben attestato) nei paesi cristiani di schiavizzare 

correligionari, nonostante la bolla Sicut dudum (1435) con cui papa Eugenio IV ordinava la liberazione 

immediata degli abitanti della isole Canarie illegalmente ridotti in schiavitù dai conquistatori 

(Raiswell, 1997). Uno schizzo suggestivo di questo commercio attraverso il Mediterraneo ‒ che il P. 

spiega con la volontà di riscattare comunque schiavi altrimenti preda dei barbari ‒ nel libro di Vecce, 

2023; per il problema degli schiavi cristiani e le condizioni di vita in generale, Verlinden, 1955, 803-

831. Significativa la legislazione aragonese sulla conversione degli schiavi saraceni, la limitazione (ma 

non l’eliminazione) del servaggio dei cristiani, compresi i greci ortodossi, e altri provvedimenti 

regolatori (cfr. Regni Siciliae Capitula. Federicus, capp. LIX: «De fide Cartholica et servis saracenis 

ad fidem Catholicam redire volentibus et poena impedientium»; LX: «Qualiter tractandi sunt servi a 

dominis post baptisma»: LXI: «Ut servi post susceptionem baptismatis fidelius et devotius serviant 

dominis suis»; LXII: «De non affligendis servis nec membris incidendis post baptisma, sed ponendis 

in compedibus fugitivis»; LXV: «Ut nulli, Saraceno vel Iudaeo, liceat Christianum servum emere vel 

tenere et de eo non vendendo infideli et de poena statuta in eo qui contrafecerit»; LXXII: «Quod servi 

Graeci de Romania, postquam coeperint credere articulos fidei, ut sancta Romana Ecclesia tenet, si ex 

tunc servierunt per septem annos, sunt liberi»). I Burgari sono gli odierni Bulgari (Schweickard, 2006), 

i quali, in quanto ortodossi, venivano equiparati a non cristiani; i Circassi sono un antico popolo del 



L’Umanesimo di fronte alla schiavitù. I capitoli de servitute del De obedientia di Giovanni Pontano. 

Saggio di edizione con commento. 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 1-13                                                                                           5 
 

Caucaso, al tempo del P. ancora in parte semi-civilizzato e proprio per questo viepiù oggetto di tratta, 

anche a Napoli: cfr. Verlinden, 1955, 456-457 (Bulgari); 340-346 (Circassi); 380-381 (commercio di 

schiavi a Napoli); sulla servitù tra cristiani, meno critico, o più ottimista, il Patrizi, De inst. Reipublicae 

IV, 2: «praecipue temporibus nostris, quibus per religionem Christianam non licet seruum habere sacris 

nostris initiatum, et iure optimo». 

 

[6] Soltanto gli Etiopi, che sono di pelle scura, sono schiavi di tutti i popoli: infatti, dal 

momento che vivono senza istituzioni e leggi, prima sono preda dei popoli confinanti, poi 

diventano proprietà degli altri, e inoltre gli stessi genitori vendono i figli ai nostri mercanti e 

molto spesso li scambiano per grano. Così, questo grande oltraggio del genere umano è 

diventato diritto delle genti. Il quale diritto è stato presso di noi limitato solo in questo, cioè 

nel fatto che non è possibile evirare i giovani, perché è qualcosa di estremamente disumano. 

 
Gli Etiopi sono da identificare certamente con africani subsahariani, abitanti dell’Ethiopia interior 

delle mappe tolemaiche, che sono di pelle scura ‒ decolor, aggettivo indicante qualcosa «de colore 

mutato, oscurato, citiato, deleto, saepe i.q. pallidus, necnon fuscus» (Th.l.L., ad loc.), è usato a volte 

da Ovidio con riferimento all’India (segnalazione di Francesco Storti); la pratica della compra-vendita 

da loro era diffusa anche tra i mercanti arabi (cfr. Lombezzi, 2019, 60); P. doveva esserne piuttosto 

colpito se la menziona anche in De inmanitate VII, 6 (cfr. Finzi, 2011, 195-223, in part. 199-201; e si 

vedano le limitazioni ‒ che evidenziano un’attenzione spiccata per il fenomeno ‒ nei Capitula regni 

Siciliae cit. supra, §5); nella Senile X, 3, 127, Petrarca rileva questo fenomeno tra gli Sciti (popoli 

slavi e caucasici): «nunc servis onuste naves veniant quos urgente fame miseri venditant parentes». 

Haec-effectum est: L’espressione è in Plin., Nat. Hist. VII, 92: «tantam etiam coactam humani generis 

iniuria», in riferimento alle stragi di Cesare in Gallia (ringrazio Luca Riggio); le fonti giuridiche 

romane sono Dig. 1,1,4 (vd. supra, Introduzione); 1,5,4,1: «Servitus est constitutio iuris gentium, qua 

quis dominio alieno contra naturam subicitur»; Inst. 1, 2, 2: 3, 1-3: 1, 4 (per le notizie, dirette o mediate 

dai testi, che P. poteva avere di queste realtà, cfr. Finzi, 2004, p. 90 n. 71); la realtà legale della servitus 

è poi ribadita nella Glossa di Accursio a Dig. 1,1,4, con riferimento diretto allo ius civile e in deroga 

al diritto naturale (BASSANI, 2020 79-80). In ogni caso, il ragionamento del P. ‒ che bilancia la 

riprovazione morale con l’accettazione della realtà legale ‒ non è dissimile da quello della dottrina 

cristiana: in merito «era classico il pensiero di Gregorio magno» (cfr. VACCA, 2008, part. 84-86).  

 

 

Capitolo 9. COMPITI DELLO SCHIAVO. 

 

[1] Dal momento che anche lo schiavo è una parte della casa e su di essa comanda il 

capofamiglia, è opportuno che obbedisca e svolga i compiti affidatigli prima di tutto da questi, 

poi anche agli altri membri della famiglia. Dalla paura dipenderà soprattutto il modo in cui lo 

schiavo obbedirà al padrone: infatti è difficile che lo ami, soprattutto se sarà stato catturato e 

comprato già in età adulta, mentre suole accadere che gli schiavi nati in casa amino i padroni, 

dato che sono nati e sono stati educati in casa e non hanno mai conosciuto la libertà. Non credo 

sia possibile che uno schiavo acquistato, avendo perso la patria, il coniuge, i figli e i genitori, 

possa amare il padrone che l’ha acquistato, poiché sa che gli sono state tolte cose ritenute 

fondamentali dagli uomini: la libertà e le ricchezze, e con esse, come ho detto, la moglie, i 

figli, i parenti. 

 
Il dibattitto sull’atteggiamento da tenere verso gli schiavi ha origine in Platone, Leg. VI, 776d-778a; 

che lo schiavo sia intimamente ostile al padrone è suggerito da Ps.-Arist., Economico III, 3: «Duplex 

est enim species timoris, alia quidem cum verecundia et pudore facta […] alia vero species cum 

inimicitia et odio, sicut servi ad dominos»; in Cic., De senectute, 37, è dato per scontato che gli schiavi 

temano il pater familias: «metuebant servi» (a proposito di Appio Claudio); diverso parere in Seneca, 

Ad Luc. XLVII, 17: «colant potius te quam timeant», seguito da Macr., Sat. I, 11, 12. L’argomentazione 

sembra voler rispondere implicitamente proprio alle affermazioni di Seneca (ivi, 18-19 e passim), 



Guido Maria Cappelli 

 

 

 

Atti del II convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale                     6 
 

quando raccomanda una relazione d’affetto tra padrone e schiavo. P. riprenderà l’immagine della 

disgrazia dello schiavo in De fort. II, 8 (p. 157), mentre si rivelerà più “senecano” nel tardo De 

liberalitate XXXVII (p. 117). 

 

[2] La paura, dunque, rende lo schiavo obbediente. Infatti, come si legge in Plauto, anche se 

il padrone è assente, crederà che sia presente e ne avrà paura anche se assente, e se non lo 

teme, sarà sicuramente uno schiavo disonesto, fannullone e disobbediente al volere del 

padrone. Al contrario, colui che avrà paura si affretterà a eseguire i suoi ordini e, come dice lo 

stesso poeta comico: «Per Polluce, quello presterà attenzione a tutte quelle cose che sa che 

piacciono al padrone, a prescindere se sia presente o meno».  

 
Cfr. Plaut., Persa I, 1, 7-9: «Qui ero suo servire volt bene servos servitutem, ne illum edepol multa in 

pectore suo conlocare oportet, quae ero placere censeat praesenti atque apsenti suo»: come si vede, P. 

parafrasa, forse citando a memoria e comunque torcendo il senso del testo plautino, che si riferisce al 

dominio d’Amore.  

 

[3] Ma è necessario che a questa paura si accompagnino, per così dire, molte virtù: diligenza, 

discrezione, fedeltà, zelo, solerzia, sobrietà, parsimonia e attenzione. Sulla base di ciò, chi 

rispetterà il padrone non ruberà, non calunnierà, non parlerà a sproposito e non dirà bugie, dal 

momento che, anche se avesse dieci lingue, gli converrebbe stare zitto, visto che per uno 

schiavo è più opportuno sapere che dire, per non allontanarci da quanto detto da Plauto. A 

questo si aggiungono altre qualità: sarà onesto, sempre accorto e preparato a fare tutto ciò che 

è necessario, pensandoci anche senza esserne richiesto, e insomma, obbedirà al volere del 

padrone, non al proprio. 

 
La base dottrinale è Arist., Pol. I, 13, 1260a, 33-36, che parla di «poca virtù» dello schiavo, quanto 

basta per svolgere bene i sui compiti; P. sembra essere più incline a riconoscere una virtus anche nello 

schiavo, probabilmente perché la sua antropologia cristiana ne riconosce la piena umanità; elemento 

unificante della sua virtus sarà l’obbedienza. La citazione plautina, evidentemente a memoria, è da Ep. 

I, 1, 60: «plus scire satiust quam loqui servom hominem: ea sapientia est». 

 

Capitolo 10. SUI VARI IMPIEGHI DEGLI SCHIAVI. 

 

[1] Si dice che anche i Romani, dopo che si furono impadroniti del mondo, abbiano usato 

volentieri la manodopera servile, non solo in campagna, ma anche in città. Li tennero infatti 

come amministratori dell’economia domestica, come guardie del corpo, e li mettevano a capo 

di tutti gli altri affari familiari; e di quanta gentilezza, umanità, giustizia, per non dire altro, 

esercitassero nei loro confronti è autorevole testimone Seneca, le cui parole sono: «Non notate 

neanche che i nostri antenati hanno tolto tutta l’ostilità nei confronti dei padroni e tutte le 

offese nei confronti degli schiavi. Chiamarono il padrone capofamiglia, e gli schiavi, termine 

ancor oggi usato per i gradi più bassi, ‘familiari’. Istituirono un giorno di festa affinché non 

soltanto gli schiavi potessero mangiare insieme ai padroni, ma questi permisero loro di avere 

la direzione e la giurisdizione della casa, infatti considerarono la casa una piccola res publica». 

 
Scopo del capitolo è dimostrare i vantaggi di un comportamento collaborativo da parte del servus e 

suggerire al padrone un’humanitas prudenziale. Prosegue il dialogo con Seneca: cfr. Ad Lucil. XLVII, 

14. ‒ Quod etiam adhuc in minimis durat: si pone qui un interessante caso filologico, posto che la 

tradizione manoscritta, in modo pressoché unanime, legge mimis, intendendo che l’uso antico di 

chiamare “padre di famiglia” il padrone è presente ancora al tempo di Seneca «negli spettacoli dei 

mimi»; ora, il riferimento culturale doveva essere oscuro, almeno a una prima vista, all’epoca del P., 

sicché egli legge, banalizzando, minimis, che abbiamo inteso come ‘i gradi più bassi (della servitù)’ 



L’Umanesimo di fronte alla schiavitù. I capitoli de servitute del De obedientia di Giovanni Pontano. 

Saggio di edizione con commento. 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 1-13                                                                                           7 
 

(la stampa, peraltro, con errore mininis), lettura testimoniata anche da due stampe antiche e congettura 

di Erasmo. 

 

[2] Che dire del fatto che li hanno educati anche alle arti liberali? A Roma il commediografo 

cartaginese fu schiavo di Terenzio Lucano; fu schiavo anche quel Publio Siro, famoso autore 

di Atellane. È incredibile quanto anche Cicerone abbia favorito Laurea e Tirone, uomini 

dottissimi; lo stesso nome di famiglia di Cecilio, cui gli antichi attribuirono il primato nella 

commedia, dimostra che fu uno schiavo: Stazio, infatti, era un nome da schiavo. Anche la gran 

parte degli antichi grammatici era composta da figli di liberti. E che dire di quanti si sono 

serviti degli schiavi come medici o architetti? Anzi, gli imperatori usarono mettere schiavi 

anche a capo delle province e infatti a Roma in quel periodo era tenuto in pregio essere liberti, 

poiché sappiamo che alcuni di loro furono addirittura insigniti perfino di ornamenti senatoriali. 

E presso i Greci ci furono importanti filosofi che in precedenza erano stati schiavi, fra i quali 

Fedone, a cui Platone intitolò il libro sull’immortalità dell’anima, e Menippo, che Marco 

Varrone aveva emulato nelle sue satire, così definite menippee. 

 
Per Terenzio, il celebre commediografo, si veda Donato, Vita Terentii, 1 (accesus al Commento del 

grammatico a Terenzio): «Publius Terentius Afer, Carthagine natus, serviit Romae Terentio Lucano 

senatori, a quo ob ingenium et formam non institutus modo liberaliter sed et mature manumissus est»; 

si ricordi che alla corte aragonese circolava un’Epitoma Donati in Terentium dell’umanista aragonese 

Giacomo Curlo, cui era premessa la Vita del commediografo. Di Publilio Siro (che egli chiama, come 

usato al tempo, Publius), autore di mimi, sapeva da Macr., Sat. II, 7, 6; di un Laurea, liberto di 

Cicerone, si parla in Plin., Nat. Hist. XXXI, 7-8, ivi celebrato come poeta; di Tirone, intellettuale e 

amico oltre che liberto di Cicerone (in quanto copista, anche ritenuto inventore della cosiddetta “e 

tironiana”), si sapeva dalle opere stesse di Cicerone (il libro XVI delle Epistulae familiares è dedicato 

al carteggio con lui); lo nomina allo stesso proposito anche Biondo Flavio, Roma Triumphans IV, 141v; 

Cecilio era un gallo insubre prigioniero di guerra (poi manomesso) di cui P. legge in Gell., IV, 20, 13 

(«servus fuit et propterea nomen habuit Statius»). Come esempio di liberto privilegiato è probabile che 

P. pensi a Marco Antonio Pallante, liberto di Claudio, cui furono conferiti i praetoria insignia, 

equiparabili al rango senatoriale, secondo Tacito, Annales XII, 53. Per gli ultimi due exempla antichi 

cfr. Gell., Noctes Atticae II, 18; Macr., Sat. I, 11, 42 e 41 rispettivamente; Fedone è il personaggio che 

dà il titolo al celebre dialogo platonico e la tradizione che lo vuole prigioniero di guerra e schiavo risale 

a Diogene Laerzio.  

 

[3] Nel nostro tempo, i re turchi svolgono la maggior parte delle loro faccende grazie agli 

schiavi. Fra i Siri, comandano gli schiavi: infatti, poiché lì soltanto gli schiavi sono soldati, 

fra essi si sceglie quello che loro chiamano sultano e noi signore. Per cui è tanto più opportuno 

che questi si impegnino e si sforzino con tutti i mezzi necessari per ingraziarsi i padroni, dal 

momento che non c’è nessuna via più breve e affidabile per la libertà. 

 
È il turno degli exempla moderni, sempre finalizzati a dimostrare i vantaggi per lo schiavo di un buon 

rapporto con il padrone. Il riferimento è al sultanato mamelucco (mamluk = schiavo), esistente a quel 

tempo in Siria-Egitto (cfr. Enciclopedia Treccani, s.v. “Mamelucchi”); i sultani ottomani invece si 

servivano, com’è noto, del corpo dei giannizzeri, soldati di élite di origini servili, e degli eunuchi, per 

gli affari di corte. Al P. non mancavano in proposito fonti d’informazione sul terreno (cfr. Rizzo, 2024). 

 

[4] Ci sono poi diversi mezzi e molteplici modi attraverso cui si può ottenere l’indulgenza del 

padrone. Laddove manchino le altre virtù, non devono mancare mai la lealtà e la probità, che 

non possono difettare a nessuna persona di buona volontà, dato che non sempre si richiede 

allo schiavo un lavoro pesante e che si rovini le mani dalla fatica. Si dice che pochi anni fa 

una signora tunisina da lungo tempo malata, abbandonata, poiché era stata a lungo malata, 

lasciata ogni speranza di aiuto terreno, decise di affidarsi a Dio, e si rivolse a una sua schiava, 



Guido Maria Cappelli 

 

 

 

Atti del II convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale                     8 
 

donna di particolare integrità, con queste parole: «Io so che tu sei una schiava cristiana, che 

mi hai servito per molti anni, mantenendo un’onestà degna di una donna libera e conservando 

i riti religiosi dei tuoi antenati; infatti, ho notato che, come ti ho spesso sentito dire, digiuni 

nei giorni precisi stabiliti dai vostri pontefici, rendi grazie a Dio nelle ore canoniche e lo adori 

con molte preghiere. La tua integrità e la tua religiosità mi spingono ad amarti e a considerarti 

una donna più cara di quanto sia richiesto per una schiava, e sebbene quotidianamente mi 

serva del tuo lavoro fedele e preciso, adesso è necessario il tuo aiuto. Tu, se mai sono stata 

con te clemente e gentile o se ti muove l’amore per la libertà, prega questo Dio che tanto adori, 

affinché vegli su di me con benevolenza e liberatami dalla malattia, che mi sta consumando, 

mi restituisca in salute ai miei figli». Fatti i voti necessari, quella pregò Cristo. La padrona, 

guarita e non dimentica del beneficio ricevuto, liberò la schiava lucana e la lasciò ritornare in 

patria dai suoi parenti, anche con la nipotina e con un ricco carico, e lei dopo un fortunato 

viaggio in mare di pochi giorni, arrivò in patria dove ora vive.  

 
La precettistica ora si rivolge ai padroni, e viene illustrata con due aneddoti di cronaca con funzione 

di exempla, uno positivo l’altro negativo. Il primo è frutto con ogni evidenza di racconti popolari 

circolanti a livello orale. Ma conta rilevare la linea “morbida” del P., che prima raccomanda la paura, 

poi costruisce un discorso incentrato sui vantaggi della collaborazione. 

 

[5] Dunque, non solo il lavoro, ma anche la capacità aiutano gli schiavi, verso i quali i padroni 

devono essere giusti e non devono, mentre vogliono essere temuti, diventare ingiusti ed 

esasperare gli schiavi. Un ricco cittadino di Maiorca, trovandosi in campagna, aveva 

brutalmente percosso uno schiavo, il quale, ritenendo che nei suoi confronti fosse stata 

perpetrata un’ingiustizia, decise di non essere più schiavo e vendicarsi del padrone. Così, una 

volta che il padrone si allontanò dalla villa, blindò la porta e si barricò in casa legando stretta 

la padrona, poi portò con sé i loro figli nella parte alta della casa aspettando che il padrone 

ritornasse. Non appena questi rincasò, indispettitosi per aver trovato la porta serrata, cominciò 

a minacciare lo schiavo che si mostrava dall’alto. Ma quello disse: «Tu che ora così mal 

sopporti una porta chiusa, farò in modo che fra non molto odierai te stesso e la tua vita», e 

subito dopo aver pronunciato queste parole fece precipitare dal tetto il primo e il secondo 

figlio. Il padre, sbigottito e quasi fuori di sé, non appena si riprese, preoccupandosi per il 

destino del terzo figlio, cambiò atteggiamento e cercò di calmare lo schiavo con dolci parole, 

promettendogli non solo di scusare il fatto in sé, ma anche di liberarlo. Ma il Moro disse: 

«Sappi che delle tue promesse me ne infischio. Se vuoi salvare il terzo figlio, tagliati il naso». 

Allora il padre, rendendosi conto di aver già perso due figli in un colpo, per salvare il terzo, 

che era l’unico rimastogli, accettò la richiesta e si tagliò il naso, ma questo non aveva ancora 

toccato terra, quando si vide davanti ai piedi il terzo figlio morto insieme alla madre. Lo 

schiavo, vedendo il padrone riempire i campi di grida di strazio e implorare l’aiuto di Dio e 

degli uomini, disse: «Nonostante le tue urla terribili, non lascerò che tu infierisca contro di 

me», ciò detto, si gettò dalla parte più alta della casa. [6] È opportuno dunque che abbiano 

paura, e per quanto lo permette la giustizia, che deve essere rispettata anche nei confronti di 

questo genere di persone, e per quanto è consentito dal patrimonio, di modo che non si generi 

ingiustizia e li teniamo obbedienti, pronti a lavorare per noi, fedeli nelle attività e lontani dal 

crimine: d’altronde, un fatto indegno commesso da uno schiavo denota la malvagità del 

padrone. 

 
L’atroce episodio doveva aver fatto scalpore, se lo ripropongono anche Francesco Patrizi in De rep. 

IV, 2, p. 109, e Belisario Acquaviva, discepolo del P., nella sua Praefatio alla Paraphrasis in 

Oeconomica Aristotelis, f. XIIIv, per poi essere ripresa nel Cinquecento dal Bandello (p. III, nov. 22); 

vi era una certa sensibilità pubblica per il problema: cfr. Vitale, 2002, 209-245 (la notizia sul Bandello, 



L’Umanesimo di fronte alla schiavitù. I capitoli de servitute del De obedientia di Giovanni Pontano. 

Saggio di edizione con commento. 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 1-13                                                                                           9 
 

239-240). La base dottrinale è Platone, Leg. VII, 793e: «si deve evitare di punirli [scil. gli schiavi] 

violentemente per non suscitare in coloro che sono stati puniti l’ira». 

 

APPENDICE 

 

IOANNIS IOVIANI PONTANI 

De obedientia 

Liber Tertius 

 

<8> DE SERVITUTE. 

[1] Quanquam autem servitus naturali repugnat libertati, initium tamen eius antiquissimum 

esse constat, quod indicant res tum a Graecis tum a barbaris bello gestae. Memoriae proditum 

est solitos in Saturnalibus cum dominis servos discumbere, quod Saturno rege nemo servierit 

in Latio: quae res declarat apud priscos Latinos et eos qui aborigines dicti sunt, talem nullam 

fuisse servitutem, quando hodie quoque nec in Aemilia nec in Transpadanis servum invenias, 

apud Germanos quoque et Britannos servit nunc nemo. [2] Dicti autem initio servi quod in 

prelio servati essent, ut video placuisse maioribus: qui enim in pugna non cecidesset, is  iure 

belli suus erat victoris effectus nomenque ipsum ignominiae causa inditum, graece dulos 

dictus: nam et idem captivus a nobis dicitur. Ancum quoque Martium, bellicosum regem, sunt 

qui ferant primum instituisse ut puellae terra hostica abactae captivae domi haberentur indeque 

ancillas esse dictas, et tamen prisca illa lingua anculari dicebatur ministrare. Principio igitur 

apud Romanos qui de legitimo fuisset hoste captus, serviebat, nam de nexu nihil hic dicendum 

videtur, nec de duodecim tabulis, quae furem manifestum ei cui furtum factum esset in 

servitutem  tradebant. [3] Assyrii vero et Persae, quod iis subigendarum nationum acrius erat 

studium bellaque etiam non lacessiti inferebant magisquam indicebant imperandi cupiditate, 

servos sibi e libidine quam ex iusta belli causa comparabant. Cui malo magna et a piratis 

accessio facta est, dum communes omnium hostes sunt. Et quos haeroes admiramur, uxores 

quoque per rapinam sibi comparare solitos historiae tradunt idque praecipue laudi datum esse. 

[4] Inde usque enim caepit servitus adeoque a saeculis nostris remota sunt eius initia, quod et 

sacrae testificantur litterae, ut heroum etiam temporibus praedones habiti sint illustres. Et si 

fateri vera volumus, Iason ille Miniarum dux et qui eum secuti sunt «lecti iuvenes argivae 

robora pubis» vel cum primis exercuere piraticam. [5] Apud Turcas et Afros, cum quibus ut 

assiduum geramus bellum divinarum rerum opinio fecit: non modo enim diversa, verum et 

contraria pleraque de Deo et dicunt et sentiunt, nullus alius servit nisi christianus. Vetant enim 

a Mahometo latae leges quempiam religionis cultusque eiusdem haberi servorum in numero. 

Apud nos et christiani serviunt. Nam ut de maioribus accepi, Thraces quoque et Graecos qui 

Pontum incolerent venumdari mos fuit, qui ne servitia barbarorum essent, mercatores Eusinum 

navigantes redemptos illos a Schytis venales faciebant. Honestius enim visum est tantisper 

servire eos dum solutam pro capite suo pecuniam rependerent, quam praedam esse barbarorum 

perpetuaeque obnoxios servituti cum maximo etiam christiani nominis opprobrio. Quod hodie 

quoque servatur adversus eos quos Burgaros et Cercasios vocant. [6] Soli Ethyopes qui 

decolores sunt, omnium sunt nationum servi: nam cum vivant sine institutis ac legibus, 

finitimorum primo praeda sunt, deinde coeterorum mancipia, quin et parentes ipsi liberos 

vendunt mercatoribus nostris et frumento persaepe mutant. Haec igitur tanta humani generis 

iniuria ius gentium effectum est. Cui apud nos derogatum in hoc est, quod pueros evirare non 

licet, cum sit immanitatis extremae. 

 

<9> QUAE A SERVO PRAESTANDA SINT . 

[1] Quoniam autem servus quaedam domus pars est atque in ipsa domo paterfamilias 

dominatur, oportet servum illius primum, deinde aliorum qui eiusdem sunt familiae, imperiis 



Guido Maria Cappelli 

 

 

 

Atti del II convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale                     10 
 

obedire et mandatis rebus dare operam. Qua vero potissimum ratione hero suo serviat e 

sententia, metus efficiet: nam ut illum amet difficile est, praesertim si grandis natu captus 

emptusve fuerit, quanvis vernas quod domi et nascuntur et educantur neque unquam libertatem 

norunt amare heros saepenumero usu veniat. Qui vero captus sit, amissa patria, coniuge, 

liberis, parentibus, qui amare aut raptorem aut emptorem possit non video, cum sciat erepta  

sibi ab illis ea quae prima mortales ducunt: libertatem et divitias, et cum his quos dixi, uxorem, 

liberos, cognatos. [2] Servum igitur obedientem metus efficiet. Nam, ut est apud Plautum, etsi 

herus absit, adesse tamen illum arbitrabitur atque absentem metuet, quem qui non metuet, 

malum eum ac nequam esse necesse est herilisque detrectatorem imperii. Contra vero metus 

in quo sit, is mandatis rebus praevertet semper et, ut idem poeta inquit: «Ne aedepol ille multa 

in pectore collocabit quae hero placere sentiat praesenti atque absenti suo». [3] Multae igitur 

virtutes necesse est ut quasi comites quaedam metum hunc subsequantur: diligentia, 

taciturnitas, fides, studium, solertia, sobrietas, parsimonia, cura. Ad haec qui dominum 

verebitur, non rapiet, non infamabit, neque loquax neque mendax erit, cum etiam si decem 

habeat linguas, mutum eum esse addeceat «plusque oporteat scire servum quam loqui», ne 

discedamus a Plauto. His et haec accedunt, quod erit tum frugi tum animo semper attento 

instructoque ad ea facienda quibus opus fuerit, quae et iniussus meditabitur ac demum heri 

serviet arbitratu non suo. 

 

<10> DE VARIO SERVORUM USU. 

[1] Et Romani posteaquam rerum potiti sunt servorum opera libenter usi dicuntur, non solum 

ad res rusticas, verum etiam urbanas. Eosdem enim habuere dispensatores domesticarum 

rationum et custodes corporum suorum coeterisque rei familiaris negociis praeficiebant, 

adversum quos quanta usi fuerint facilitate, humanitate, iustitia, ut alios omittam, satis 

locuples testis est Seneca, cuius verba sunt: «Ne istud quidem videtis quam omnem invidiam 

maiores nostri dominis, omnem contumeliam servis detraxerint. Dominum patremfamilias 

appellaverunt, servos (quod etiam adhuc in minimis durat), familiares. Instituerunt diem 

festum non solum quo cum dominis famuli vescerentur, sed quo utique honores illis in domo 

sua gerere, ius dicere permiserunt et domum pusillam rem publicam esse iudicaverunt». [2]  

Quid quod illos instituerunt et ad disciplinas liberales? Servivit Romae Terentio Lucano 

Comicus Carthaginensis; servivit et Syrus ille Publius, nobilis Atellanarum auctor. Cicero 

quoque incredibile est quantum indulserit Laureae ac Tyroni eruditissimis viris; Caecilium, 

cui primus in comoedia honos ab antiquis delatus est, cognomen ipsum servum fuisse 

demonstrat: Statius enim servile nomen fuit. Iam vero veterum grammaticorum magna pars 

ex libertinorum fuit ordine. Quid quod vix aliis usi sunt aut medicis aut architectis? Quin et 

Imperatores provintiis quoque praeficere illos soliti sunt fuitque Romae aliquando libertina 

conditio in precio, cum nonnullis senatoriis etiam ornamentis donati legantur. Et apud Graecos 

clari quidam e servis philosophi evaserunt, in quibus Phoedon, de cuius nomine Plato librum 

de immortalitate animorum inscripsisse dicitur, et Menippus, cuius libros Marcus Varro, quod 

in satyris suis aemulatus esset, easdem appellavit Menippeas.  

[3] Nostra tempestate Turcarum Reges pleraque per servos agunt geruntque. Syris nunc servi 

imperant: nam, cum apud eos soli servi militent, ex illis creatur quem ipsi Soltanum, nos 

dominum dicimus. Quo magis studere hos oportet et contendere ut quibus opus est artibus, 

dominorum sibi concilient benivolentiam, qua nulla nec brevior nec certior ad libertatem est 

via. [4] Sunt autem diversae artes multiplicesque rationes, quibus heri comparari possit 

indulgentia. Ubi vero coetera defuerint, non desit fides ac probitas, quae deesse potest nemini, 

modo voluntas assit bona, cum praesertim non semper opus a servo exigatur aut labore manus 

atterendae sint. Paucis ante annis matrona Tunetina, cum diu ex aegritudine iacuisset nec ulla 

humanae opis relicta spes esset ad deumque confugeret servam suam singulari probitate 

foeminam his verbis allocuta dicitur: “Ego te christianam esse scio in servitute, quam multos 



L’Umanesimo di fronte alla schiavitù. I capitoli de servitute del De obedientia di Giovanni Pontano. 

Saggio di edizione con commento. 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 1-13                                                                                           11 
 

mihi annos servisti retinentem dignam liberali foemina probitatem servantemque ritus patrii 

cultus, quippe quam et ieiuniis a pontificibus vestris, ut ex te saepe audivi, statis, uti certis 

diebus animadverto et quotidinas horis suis deo gratias agere multisque venerari precibus. Tua 

ista tanta abstinentia et in deum pietas cogit me vel ut te amem et quam necesse est servam 

mulierem cariorem habeam ac tametsi fideli et diligenti opera quotidie utar tua, nunc vero et 

praesidio opus est. Tu, si in te unquam clemens fui et semper facilis aut si libertatis te amor 

movet, deum istum quem tanto cultu veneraris ora ut me iam iam caedentem aegritudini, 

benignus aspiciat morboque libertatem liberis meis reddat incolumem”. Illa nuncupatis votis 

Christum exorat. Hera morbo liberata acceptique beneficii non immemor, Lucanam mittit 

manu et ad suos in patriam cum parvula etiam nepte largoque commeatu redire iubet, quae 

felici usa navigatione, paucos postquam soluerat dies in patriam ubi nunc agit perlata est.  

[5] Igitur non opera tantum, verum etiam bonae artes eaeque in primis mancipia 

commendant, adversus quae et iustitia servanda est a dominis nec committendum, ut dum 

timeri ipsi volunt, efficiantur iniusti illosque ad ultimam cogant desperationem. Maioricensis 

civis abunde locuples ruri cum esset servumque gravissime cecidisset, tum servus iniquius 

secum actum iudicans rationem hanc commentus est, qua et servitutem finiret et herum 

ulcisceretur. Hero enim longius a villa profecto, domo clausa fores munit ac matrefamilias 

arctius vincta, heriles liberos in editiorem domus partem secum effert, domini illic reditum 

expectans. Qui ubi villam intravit, domum clausam indigne ferens, servo qui se de culmine 

ostendit minitari coepit. At inquit ille: “Qui nunc domum clausam tam aegre feras, efficiam 

ut haud multo post teque et lucem oderis”, vixque hoc dicto, unum atque alterum filium e tecto 

praecipites iecit. Quo casu consternatus ac pene exanimatus pater, ubi ad se rediit, tertio 

timens, mutato consilio servum blandioribus laenire verbis studet, nec facti solum veniam, 

verum etiam libertatem pollicens. At Maurus, “Nihil – inquit – tuis istis pollicitationibus 

actum scito. Nares tibi excidas oportet, si vis tertium tibi servari. Tum pater, duobus se liberis 

uno casu orbatum reputans, quo tertium, qui unus erat reliquus, servaret, conditione accepta 

nasum mutilat, qui vixdum terram attigerat, cum tertius cum matre simul ante eius pedes 

exanimis iacuit. Eum servus ubi clamoribus atque eiulatibus implere agros videt deum atque 

hominum fidem implorantem, “Atqui nihil tuis istis clamoribus egeris neque seviendi in me 

tibi locum relinquam”, atque hoc dicto se ipsum de summa tecti parte depulit.  

[6] Timeant igitur ut oportet quantumque iustitia patitur, quae adversus hoc genus 

hominum servanda est, et quam rei familiaris ratio permittit, ut et iniustitia absit et obedientes 

illos instructosque habeamus ad opera resque nostras atque in negociis fideles et a flagitiis 

continentes: nam indignum servi facinus domini improbitatem accusat. 

 

 

Riferimenti bibliografici 

 

TESTI e FONTI: 

 
Belisario ACQUAVIVA, Praefatio alla Paraphrasis in Oeconomica Aristotelis, in Belisarii Aquivivi 

Aragonei Neritonorum Ducis De instituendis liberis principum, Neapoli, Ioannes Pasquet de Sallo, 

1519. 

 

Tommaso D’AQUINO, Summa Theologica,<https://www.corpusthomisticum.org/iopera.html>. 

 

Biondo FLAVIO, Roma triumphans, Parisiis, apud Simonem Colinaeum, 1533. 

 

Capitula Regni Siciliae, Venetiis, ex officina D. Guerraei & Io. Baptistae Fratrum, 1573. 

 

https://www.corpusthomisticum.org/iopera.html


Guido Maria Cappelli 

 

 

 

Atti del II convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale                     12 
 

Francesco PATRIZI, De institutione Reipublicae, Parisiis, Apud Aegidium Gobinum, 1587. 

 

Giovanni PONTANO, De fortitudine libri duo, a cura di F. Tateo, Roma nel Rinascimento, 2024. 

 

STUDI 

 

BASSANI 2020 

A. Bassani, Uomini fatti sterpi. La servitus nella riflessione dei canonisti medievali, in A. 

Bassani, B. Del Bo (a cura di), Schiave e schiavi. Riflessioni storiche e giuridiche, Milano, 

273-96. 

 

BLOCH 1920 

M. Bloch, Rois et serfs. Un chapitre d’histoire capètienne, Champion, Paris.  

 

BOSCO 2014 

M. Bosco, Schiavitù e conversioni religiose nel Mediterraneo, «Dedalus. Quaderni di Storia 

e Scienze Sociali» V, 9-36. 

 

CAPPELLI 2016 

G. Cappelli, Maiestas. Politica e pensiero politico nella Napoli aragonese, Carocci, Roma. 

 

CAPPELLI 2020 

G. Cappelli, Il principe cortigiano di Belisario Acquaviva, in F. Delle Donne – G. Pesiri (a 

cura di), Principi e corti nel Rinascimento meridionale. I Caetani e le altre signorie nel Regno 

di Napoli, Roma, 203-215. 

 

DI BARI 2021 

A. G. di Bari, Dal Mar Nero a Bologna: schiave e schiavi nella documentazione dei secoli 

XIV-XV, «Archivio Storico Italiano», CLXXIX.4, 701-730. 

 

DUTCHAK 2001-2003 

P. Dutchak, The Church and Slavery in Anglo-Saxon England, «Past Imperfect» IX, 25-42.  

 

FINZI 2004 

C. Finzi, Re, baroni, popolo. La politica di Giovanni Pontano, Rimini.  

 

FINZI 2011 

C. Finzi, Il pensiero politico dell’Umanesimo, Soveria Mannelli. 

 

FIUME 2008 

G. Fiume (a cura di), Schiavitù, religione e libertà nel Mediterraneo tra medioevo ed età 

moderna, Cosenza. 

 

FLAIG 2009 

E. Flaig, Weltgeschichte der Sklaverei, München. 

 

LOMBEZZI 2019 

L. Lombezzi, Lo status dello schiavo per l’islam: cenni storici, questioni terminologiche e 

legali, «Altre modernità» II, 57-72. 

 



L’Umanesimo di fronte alla schiavitù. I capitoli de servitute del De obedientia di Giovanni Pontano. 

Saggio di edizione con commento. 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 1-13                                                                                           13 
 

PASCIUTA 2008 

B. Pasciuta, “Homines aut liberi sunt aut servi”: riflessione giuridica e interventi normativi 

sulla condizione servile fra medioevo ed età moderna, in FIUME 2008, 48-60. 

 

PEVERADA 1981 

E. Peverada, Schiavi a Ferrara nel Quattrocento, Ferrara. 

 

RAISWELL 1997 

R. Raiswell, Eugene IV, the bull of, in The Historical Encyclopedia of World Slavery, ed. J. P. 

Rodriguez, Santa Barbara-Denver-Oxford.  

 

RIZZO 2024 

A. Rizzo, La Corona d’Aragona e il Sultanato Mamelucco: nuove prospettive per lo studio 

della diplomazia, «Cesura-Rivista» III.2, 371-94. 

 

SCHWEICKARD, 2006 

W. Schweickard, «Burgari, Rossi e Bracchi». Toponimi ed etnici nel Dittamondo di Fazio 

degli Uberti, «Medioevo letterario d’Italia» III, 77-88. 

 

TARANTO 2009 

D. Taranto, Introduzione a Juan Ginés de Sepúlveda, Democrate secondo ovvero sulle giuste 

cause di guerra, a cura di D. T., Macerata. 

 

VACCA 2008 

Vacca, Chiesa e schiavitù in età moderna, in FIUME 2008, 83-113. 

 

VECCE 2023 

C. Vecce, Il sorriso di Caterina. La madre di Leonardo, Firenze. 

 

VERLINDEN 1955 

Ch. Verlinden, L’esclavage dans l’Europe médiévale, Bruges.  

 

VITALE 2002  

G. Vitale, Servi e vassalli nei testamenti della nobiltà, in Ead., Modelli culturali nobiliari nella 

Napoli aragonese, Salerno. 

 

 


