Frédéric Chapot

Les persécutions antichrétiennes
et [’émergence d’un discours chrétien sur [’expérience carcérale (fin IF s.-111°S.)

Abstract

All’epoca delle persecuzioni contro i cristiani, nel II e III secolo d.C., I’assistenza delle comunita era
rivolta in primo luogo al soccorso dei cristiani imprigionati. L articolo si propone di descrivere le
condizioni di detenzione e le modalita di assistenza fornita ai prigionieri, cosi come ci appaiono nelle
fonti, in particolare quelle provenienti dall’ Africa romana. Tale assistenza mobilitava I’ intera comunita
cristiana, che rispondeva cosi al precetto evangelico di Mt 25, 36 e sosteneva la trasformazione di un
uomo o una donna comune in santo. Ma le ricadute di questo sostegno non erano solo individuali: tale
assistenza, oltre a servire alla propaganda a favore del cristianesimo, aveva soprattutto il vantaggio di
estendere i frutti spirituali del martirio a tutti i membri della comunita. Si creavano cosi le condizioni
per I’emergere di un discorso cristiano sulla prigione. Mentre gli antichi vedevano nella detenzione
soprattutto un’umiliazione difficile da evocare, i cristiani, seguendo Paolo, svilupparono una
letteratura carceraria, certamente inventata da Platone ma rimasta senza seguito, e costruirono un
discorso sulla detenzione. Questo era certamente orientato e propriamente cristiano, ma, lungi
dall’essere solo retorica, era anche portatore di una visione dell’uomo e del suo rapporto con il mondo.
Era soprattutto la prima volta che la prigione veniva elevata al livello del discorso pubblico.

During the persecutions of Christians in the 2nd and 3rd centuries AD, the communities’ assistance
was primarily directed towards helping imprisoned Christians. This article aims to describe the
conditions of detention and the methods of assistance provided to prisoners, as they appear in the
sources, particularly those from Roman Africa. This assistance mobilised the entire Christian
community, which thus responded to the Gospel precept of Matthew 25:36 and supported the
transformation of an ordinary man or woman into a saint. But the benefits of this support were not only
individual: in addition to serving as propaganda in favour of Christianity, this assistance had the
particular advantage of extending the spiritual fruits of martyrdom to all members of the community.
The conditions were then ripe for the emergence of a Christian discourse on prison. While the Ancients
saw incarceration primarily as a humiliation that was difficult to talk about, Christians, following Paul,
developed a prison literature, invented by Plato but never really followed up on, and constructed a
discourse on incarceration. This discourse was certainly biased and distinctly Christian, but far from
being mere rhetoric, it also conveyed a vision of man and his relationship to the world. Above all, it
was the first time that prison had been raised to the level of public discourse.

Frédéric Chapot
Université de Strasbourg (France)

Centre d’analyse des rhétoriques religieuses de 1’ Antiquité
UR 3094 (CARRA)
chapot@unistra.fr

Lucien de Samosate, dans son De morte Peregrini, évoque le destin du philosophe cynique
Pérégrinos qui, en mal de célébrité et de gloire, s’immola de fagon spectaculaire par le feu.
Avant cet episode, le philosophe aurait, selon Lucien, fait un détour par une communauté
chrétienne, ou son ambition ne tarda pas a lui faire occuper toutes les fonctions et a étre honoré
par ses coreligionnaires. Emprisonné en raison de cette appartenance religieuse, il bénéficia
des prévenances de ses fréres chrétiens, qui, échouant a le faire évader, I’assistérent autant
qu’ils le purent pendant cette épreuve :

« Dés la pointe du jour, on pouvait voir prés de la prison des vieilles femmes veuves et

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 14-32 14



Frédéric Chapot

des petits enfants orphelins qui attendaient a la porte, et les chefs de la secte, corrompant
les gardiens, passaient méme la nuit avec lui. Puis on lui apportait des mets de toute
espece, on lisait les livres saints et I’excellent Pérégrinos (...) était appelé par eux le
nouveau Socratel. »

L’auteur évoque le soutien que les chrétiens apportent a leurs fréres et sceurs emprisonnés,
tres vraisemblablement pour avoir confessé leur foi chrétienne. La description, malgré sa
portée ironique et critique - la crédulité des chrétiens bernés par un hypocrite et un charlatan
— est une documentation intéressante sur la perception des chrétiens par un intellectuel paien
du 11° siécle?. Alors qu’il ne connait la nouvelle religion que de ’extérieur, il associe la
communauté chrétienne a des actes de charité et d’assistance aupres des prisonniers. Ce
comportement était donc reconnu, en dehors des milieux chrétiens, comme un marqueur de
I’identité chrétienne. Nous nous proposons ici de reconstituer les modalités et le contenu de
cette assistance apportée aux chrétiens emprisonnés, a la fois dans sa réalité concrete et dans
sa portée idéologique et collective, mais aussi de repérer I’émergence et la construction d’un
discours chrétien sur la prison. Nous le ferons en concentrant notre attention sur les I1° et I11°
s. de notre ¢re et en nous appuyant prioritairement sur la documentation issue de 1’ Afrique
chrétienne antique, sans nous interdire de confirmer ce témoignage par d’autres sources.

1. L’expérience carcérale

Les formes de la détention

Il existe, des la République romaine, plusieurs formes de détention, dont témoignent les
sources chrétiennes. Les classes supérieures bénéficient, généralement, de la libera custodia,
c¢’est-a-dire d’une sorte de résidence surveillée ou de garde a vue chez un magistrat ou un
particulier qui se porte garant du prisonnier, celui-ci disposant d’une certaine liberté de
mouvement®. Pour les autres individus, I’emprisonnement peut connaitre plusieurs stades. La
prison préventive, qui était une décision discrétionnaire du proconsul, semble avoir été
particulierement utilisée contre les chrétiens, au point de devenir une mesure coercitive, a
laquelle on recourut notamment lors des controverses religieuses des IV et V@ siécles®. Au
cours des persecutions la prison est parfois le lieu ou on fait attendre 1’arrivée du proconsul
pour I’interrogatoire des chrétiens®. Car I’emprisonnement alterne avec les interrogatoires et,
ce qui est lié, avec les séances de tortures pour faire avouer ou renier les chrétiens®. Enfin c’est

! Lucien, De morte Peregrini, 12 (éd. Harmon, Cambridge Mass., 1936) : kai £00sv p&v €00V v Opdlv Tapd T¢
deopmTNPi® TEPUEVOVTA YPAdLO XNPOS TIVAG Kai oudio Opeavad, ot 6 &v TEAEL adT®V Kol cuveKABeLdOV Evdov
HeT’ a0ToD dupbeipavtes ToDG decpopvLaKOS. ElTa dinva TolKiAa EicEKOHICETO KOl AOYOL igpoi owTdV EAEYOVTO,
xai 0 BéAtiotog Ilepeypivog (...) kovog Zokpdmg vm’ontdv dvoudteto. Trad. E. Chambry, révisée par A.
Billault et E. Marquis, Paris, 2015, 799.

2 Sur ce texte, LABRIOLLE 1934, 100-106 et GUILLEN PRECKLER 1975, qui partagent I’idée que Lucien a une
connaissance superficielle du christianisme et le juge inoffensif ; CARFORA 2009, 127-128.

3 Voir KRAUSE (1996, 180-188). Custodia a une acception vaste, qui comprend toute forme de garde ou de
surveillance: RIVIERE (2004, 118). Cyprien, lors de la persécution de Valérien, fut d’abord condamné, le 30 aofit
257, a’exil dans une résidence surveillée a Curubis (Cyprien, Epist. 76, 1, 1, CCSL 3c, p. 605 s.; Acta Cypriani,
2!, 1, Bastiaensen et al. 1987, p. 210-211); par la suite, en septembre, il fut arrété et logé chez un sous-officier
des services proconsulaires (Acta Cypriani, 2!, 4, BASTIAENSEN et al. 1987, 212-213).

4 Sur la prison préventive, Ulpien, Digesta, 48, 3, 1; sur son utilisation contre les chrétiens, LANATA (1973, 132).
Sur I’envoi en prison dés I’arrestation, par ex. Martyre de Pionios, 2,4 (ROBERT 1994, 21 et 33); Passio Fructuosi
etal., 1,4 (MUSURILLO 1972, 177). Sur la fonction coercitive de la prison dans les controverses religieuses, voir
NERTI (1998, 434-435), qui donne des exemples.

5 Martyre de Pionios, 15,3 (ROBERT 1994, 29 et 41), et voir ROBERT (1994, 76).

8 Passio Mariani et Iacobi, 5 (MUSURILLO 1972, 198 et 200).

Atti del 11 convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale 15



Les persécutions antichrétiennes et ['émergence d’un discours chrétien sur [’expérience carcerale (fin
°s. - 111°s.)

encore en prison que 1’accusé attend, apres la confession de sa foi, la sentence du tribunal ou,
aprés le verdict, son exécution’.

Le martyre de Perpétue et de Félicité, en 203, donne un bon exemple des divers stades
d’emprisonnement. Les deux chrétiennes et leurs compagnons furent d’abord détenus dans la
caserne des autorités chargées de 1’arrestation®. Puis ils furent conduits dans une prison
publique, sans doute la prison proconsulaire de Carthage, située sur la colline de Byrsa®. Dans
la prison, il faut encore distinguer deux lieux, entre lesquels les prisonniers sont déplacés®: la
prison intérieure, ou carcer proprement dit, ou les prisonniers peuvent étre enchainés, dans
I’obscurité, sans contact avec le monde extérieur; une partie plus ouverte, ou les prisonniers
sont libres de leurs mouvements et peuvent rencontrer des personnes extérieures. Perpétue et
ses compagnons ont pu passer de I'un a I’autre grace a I’intervention des diacres, ce qui
correspond & un relachement ou un renforcement de la sévérité de I’emprisonnement:

«Alors Tertius et Pomponius, diacres bénis qui prenaient soin de nous, convinrent d’un
prix pour que, autorisés a aller, pendant quelques heures, dans un endroit meilleur de la
prison, nous y trouvions quelque réconfort. Sortant alors du cachot, tous s’occupaient
d’eux-mémes; moi j’allaitais mon bébé, déja comme mort de faim!».

Tertius et Pomponius ne faisaient pas partie du groupe des chrétiens arrétés, ils étaient donc
libres et rendaient visite aux prisonniers pour les soutenir. Quant aux soldats, ils négociaient
a prix d’argent des faveurs de traitement pour les détenus*2. Sur ce point les actes du martyre
de Pionios apportent un témoignage concordant®. En effet de nombreuses personnes étaient
venues écouter Pionios dans sa prison, et certaines apportérent aux prisonniers de la nourriture.
Mais Pionios déclina cette offre de nourriture, ce qui déclencha la colere des gardiens, qui
espéraient sans doute pouvoir tirer profit de ce genre de confort. lls entrainerent alors les
prisonniers dans la partie la plus intérieure de la prison (gig t0 éomtepov), pour étre slrs que
les prisonniers ne recoivent rien. Comme on le voit, le traitement réservé en prison est assez
largement tributaire des dispositions, et donc de I’arbitraire, des gardiens.

A P’approche de ’exécution, Perpétue et ses compagnons furent transférés dans une prison de
la garnison militaire, parce qu’ils devaient combattre dans des jeux militaires'* Dans cette
nouvelle prison, ils resterent «dans les fers», ce qui signifie sans doute qu’ils étaient

7 Lettre des Eglises de Lyon et de Vienne, dans Eusébe de Césarée, Histoire ecclésiastique, V, 1, 8 et 33
(MUSURILLO 1972, 63 et 72); Acta Scillitanorum, 13 (BASTIAENSEN ef al. 1987, 102); Acta Apollonii, 10-11
(MUSURILLO 1972, 92).

8 Passion de Perpétue et de Félicité (désormais PPerp), 2, 1 apprehensi sunt (BASTIAENSEN et al. 1987, 116); 4,
S adducti sumus (BASTIAENSEN et al. 1987, 120). Cf. Passio Lucii, Montani et aliorum, 4, 1-2 (DOLBEAU
1983, 69).

9 PPerp 3,5 (BASTIAENSEN et al. 1987, 118). Cf. Passio Mariani et Iacobi, 9, 1 (MUSURILLO 1972, 206), ou le
changement de prison est 1i¢ a la possession ou non du ius gladii des magistrats de la ville.

10 Sur 1a structure architecturale de la prison et ses deux espaces, NERI (1998, 442-446).

1 pPerp 3, 7-8 (BASTIAENSEN et al. 1987, 118): Ibi tunc Tertius et Pomponius, benedicti diaconi qui nobis
ministrabant, constituerunt praemio uti paucis horis emissi in meliorem locum carceris refrigeraremus. Tunc
exeuntes de carcere uniuersi sibi uacabant,; ego infantem lactabam iam inedia defectum.

12 Sur la cupidité et la corruption des agents de police sous I’Empire, Lopuszanski 1951.

13 Martyre de Pionios, 11, 4 (ROBERT 1994, 26 et 39).

14 PPerp 7,9 (BASTIAENSEN et al. 1987, 126) transiuimus in carcerem castrensem: munere enim castrensi eramus
pugnaturi - natale tunc Getae Caesaris. Sur ces jeux militaires, qui ont dii se dérouler dans le grand amphithéatre
de Carthage, en présence de I’armée et de la population, voir LOPUSZANSKI 1951, 39-40.

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 14-32 16



Frédéric Chapot

entravés'®. On apprend que le sous-officier chargé de la prison leur accorde d’abord une assez

grande considération et leur permet de recevoir du monde, ce qui est un témoignage

supplémentaire de ce que les traitements dépendent assez largement de [’arbitraire des
PT

gardiens.

Les conditions de détention

Les conditions de détention sont trés difficiles'’. Dans les prisons romaines on souffre de la
faim, de la soif, du froid. Les autorités fournissaient parfois des rations de nourriture aux
prisonniers, du moins aux plus pauvres®, mais ils sont assez largement obligés de subvenir
eux-mémes a leur subsistance, grace a I’assistance de leur famille ou d’amis. Comme nous
venons de le voir, ils sont le plus souvent enchainés, au moins entraves, les pieds parfois
enserrés dans cette piece de bois a plusieurs trous qu’on appelle le cep.

Dans la partie la plus ouverte de la prison, certains des détenus peuvent certes écrire, ce qui
est a I’origine de ce qu’on peut appeler une littérature de prison: Perpétue écrit un journal de
ses visions; Cyprien évoque les lettres qu’il a regues de prisonniers, Pionios semble bien aussi
avoir rédigé un sungramma des épreuves qu’il a subies; Montanus et ses compagnons écrivent
une lettre destinée aux générations a venir, que le rédacteur de la Passion retranscrit'®. En
revanche les conditions sont beaucoup plus difficiles dans le carcer, ou cachot: 1a c’est le
régne de 1’obscurité totale. Les prisonniers sont alors entassés, sans contact avec I’extérieur,
dans la chaleur, la saleté, la puanteur, comme en témoignent plusieurs passages des lettres de
Cyprien.

Cyprien, Epist. 22, 2, 1: «Il a été commandé, conformément a 1’ordre de
I’empereur, qu’on nous fasse mourir de faim et de soif et nous avons été enfermés
dans deux cachots, sans qu’on arrive a rien par la faim et la soif. En outre la
fournaise, par I’effet de notre entassement, était si intolérable que personne ne
pouvait la supporter. Mais désormais nous avons été rendus a la lumiére du jour®®»
(sc. en dehors du cachot); 22, 2, 2: «Désormais a nouveau nous avons été
enfermés, depuis huit jours au jour ou je t’écris. Or depuis ces huit jours nous
avons regu un peu de pain et une ration d’eau sur cinq jours?%.»

Cyprien, Epist. 37, 3, 1: «Vous tiomphez de la faim, vous méprisez la soif, vous

15 PPerp 8, 1 (BASTIAENSEN ef al. 1987, 126) : in neruo mansimus. Cf. Acta Phileae, 1 (BASTIAENSEN et al.
1987, 316).

16 PPerp 9, 1 (BASTIAENSEN et al. 1987, 128). En revanche pour les vexations en prison, martyre de Ptolémée et
Lucius dans Justin, Apologie, 11, 2, 11 (éd. tr. Ch. Munier, Paris, 2006, «Sources chrétiennesy, 507, 324); Lettre
des Eglises de Lyon et de Vienne, dans Eusébe de Césarée, Histoire ecclésiastique, V, 1, 27-28 (MUSURILLO
1972, 70); Martyre de Pionios, 18, 10 (ROBERT 1994, 30 et 43); Passion d’Irénée de Sirmium, 3, 5 (MUSURILLO
1972, 296).

1T KRAUSE (1996, 271-304); NERI (1998, 456-464); RIVIERE (2004, 225-230); COBB (2021, 138-146).

18 Voir Séneque, Controuersiae, 1X, 4, 20 (éd. L. Hakanson, Leipzig, 1989, p. 262, 1. 28).

19 PPerp 2-10 (BASTIAENSEN et al. 1987, 118-131; Cyprien, Epist. 66, 7,2 (CCSL 3¢, p. 441); Martyre de Pionios,
1, 2 (ROBERT 1994, 21 et 33) et voir ROBERT (1994, 49 s.); Passio Lucii, Montani et aliorum, 1-11, et 12, 1 Haec
omnes de carcere simul scripserant (DOLBEAU 1983, 74 et 39).

20 Cyprien, Epist. 22 (lettre du confesseur Lucianus), 2, 1 (CCSL 3b, p. 118, ponctuellement modifié): iussi sumus
secundum praeceptum imperatoris fame et siti necari, et reclusi sumus in duobus cellis, ita ut non efficiebat fame
et siti. Sed et ignis ab opere pressurae nostrae tam intolerabilis erat quem nemo portare posset. Sed nunc in
ipsam claritatem sumus constituti. Nous modifions 1égérement 1’édition: sed et ignis (conformément a 1’édition
Hartel, CSEL 3/2, 1871, p. 534, 1. 13), 1a ou CCSL 3b offre sed et ignem.

2L Cyprien, Epist. 22, 2, 2 (CCSL 3b, p. 118): lam enim ut iterato reclusi sumus sunt dies octo in die quo tibi
litteras scripsi. Nam et ante dies octo per dies quinque medios modicum panis accepimus et aquam ad mensuram.

Atti del 11 convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale 17



Les persécutions antichrétiennes et ['émergence d’un discours chrétien sur [’expérience carcerale (fin
°s. - 111°s.)

foulez au pied la malpropreté de la prison et I’horreur de votre lieu de peine par
I’énergie de votre résistance??».

Cyprien, Epist. 39, 2-3: «Dix-neuf jours durant il a été retenu dans les ceps et les
fers au fond du cachot. Un corps maintenu dans les liens... Sa chair a dépéri sous
I’effet d’une faim et d’une soif prolongées... Il gisait sur le sol... entravé... les
fers ligotaient ses pieds. (...) ... les marques éclatantes de ses blessures, sur les
nerfs et les membres de cet homme consumé par un long dépérissement®3».

Dans ces conditions on comprend que le cachot soit un «lieu d’effroi®*», qui impressionna
beaucoup Perpétue, laquelle rend compte dans son journal de son expérience carcérale?:

«Quelques jours plus tard, nous sommes enfermés dans le cachot; et je fus
terrorisée, parce que je n’avais jamais connu de telles ténébres. O jour affreux! La
chaleur était étouffante a cause de la foule, a cause des vexations des soldats.
Enfin, j’étais 4 ce moment rongée d’inquiétude pour mon bébé?®»

L’entassement des prisonniers dans un espace restreint, ainsi que le manque d’aération
faisaient de la prison un lieu d’une chaleur étouffante (aestus ualidus), et les brutalités des
soldats, qui cherchaient a obtenir de I’argent des diacres, ajoutaient encore a 1’épreuve.

Les délais de la procédure étant trés longs, qu’il s’agisse de la custodia ante iudicium ou ante
supplicium, les conditions de I’incarcération et sa durée étaient responsables de nombreuses
morts en prison®’. A c6té de ceux qui sont morts sous la torture, lors des interrogatoires, on
meurt en prison des suites des tortures ou simplement des conditions de détention, par exemple
de faim?®. Cyprien prend d’ailleurs la peine de préciser que sont martyrs méme ceux qui sont

22 Cyprien, Epist. 37, 3, 1 (CCSL 3b, p. 180): Famem uincitis et sitim spernitis et squalorem carceris ac
receptaculi poenalis horrorem roboris uigore calcatis.

23 Cyprien, Epist. 39, 2, 2 (CCSL 3b, p. 187-188): Per decem nouem dies custodia carceris saeptus in neruo ac
ferro fuit. Sed posito in uinculis corpore (...) Caro famis ac sitis diuturnitate contabuit (...) lacuit..., iacens...
uinctus... et quamuis ligati neruo pedes essent..., eminent et apparent in neruis hominis ac membris longa tabe
consumptis expressa uestigia. Cf. Cyprien, Epist. 78, 1, 1 (CCSL 3c, p. 621), qui évoque les chaines et le
dénuement (in uinculis... in pressura... in necessitate).

24 Nous empruntons 1’expression & BERTRAND-DAGENBACH (1999).

%5 La PPerp est un ouvrage composite, récit a plusieurs mains faisant entendre plusieurs voix. Si le rédacteur de
la Passion a écrit le prologue, le récit du martyre et 1’épilogue, il a inséré dans I’ceuvre deux autres textes: le
journal de Perpétue (§ 3-10), dans lequel la jeune mére raconte les visions qu’elle a eues pendant son sé€jour en
prison, mais aussi, parfois, exprime les émotions qu’elle a ressenties, et le récit de la vision qu’un autre des
confesseurs, Saturus, eut également au cours de sa détention (§ 11-13).

% pperp 3, 5-8 (Bastiaensen et al. 1987, p. 118): Post paucos dies recipimur in carcerem; et expaui, quia
numquam experta eram tales tenebras. O diem asperum ! Aestus ualidus turbarum beneficio, concussurae
militum. Nouissime macerabar sollicitudine infantis.

27 Sur les retards de la procédure, par exemple Cyprien, Epist. 76, 1,2 (CCSL 3¢, p. 606): Pars adhuc in carcerum
claustris siue in metallis et uinculis demoretur, exhibens per ipsas suppliciorum moras corroborandis fratribus
et armandis maiora documenta, ad meritorum titulos ampliores tormentorum tarditate proficiens, «L’autre part
attend encore dans I’enceinte des prisons ou dans les mines et les fers, offrant a travers le retard méme de son
supplice des exemples plus forts... de plus amples titres de gloire par la lenteur des tourments.» Pour des morts
en détention préventive, Lettre des Eglises de Lyon et de Vienne, dans Eusébe de Césarée, Histoire ecclésiastique,
V, 1, 27-28. 31. 59 (MUSURILLO 1972, 70, 72, 80); et V, 4, 3 (éd. G. Bardy, Paris, 1955, «Sources chrétiennesy,
41, p. 28); Primolus et Donatianus dans la Passio Lucii, Montani et aliorum, 2 (DOLBEAU 1983, 68). Il y a aussi
des suicides a cause des conditions de détention: KRAUSE (1996, 302-303), qui ne parle pas ici des chrétiens.

28 Voir le témoignage du confesseur Lucianus dans Cyprien, Epist. 22, 2, 2 (CCSL 3b, p. 118).

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 14-32 18



Frédéric Chapot

morts dans les chaines et en prison, ¢’est-a-dire a cause des conditions de vie, et non pas des
tortures ou d’une peine capitale®.

Il arrive a Cyprien de comparer la détention en prison au sort réservé a ceux qui ont été
condamnés aux mines et aux carrieres (in metallum, in opus publicum). Il ne s’agit plus ici de
lieux d’attente ante iudicium ou ante supplicium, mais bel et bien de condamnation a une
peine, les travaux forcés®®. C’est un type de condamnation qui se développe a partir du I s.
de notre ere, spécialement pour les humiliores, alors que les honestiores sont plutét condamnés
a la relegatio®. Cyprien décrit les traitements qu’ils subissent: ils sont battus (76, 2, 1),
entravés (76, 2, 3), le corps est fatigué par les travaux et sale (76, 2, 4), souffrant de la faim et
du froid: il peut identifier ces condamnés aux mines et ceux qui attendent encore, dans la
prison, le jugement du tribunal. 1l évoque ainsi parfois «les chefs en prison et dans les mines»
(76, 6). Dans les deux cas ce sont des confesseurs, qui sont donc encore vivants, et, qu’ils
aient été condamnés ou non, ont accompli le martyre en résistant aux menaces des autorités®.

2. L’assistance apportée aux confesseurs

Les conditions de détention que nous venons de décrire et le peu de soin que 1’administration
pénitentiaire accordait a ses prisonniers rendaient nécessaire une assistance extérieure, qui est
bien attestée dés 1’époque républicaine®. L autorisation des visites était laissée & la discrétion
des autorités qui avaient arrété et jugé le détenu, mais les gardiens eux-mémes, les praepositi
carceris, disposaient a cet égard d’un pouvoir important. Ainsi, dans la Passion de Perpétue
et de Félicité, aprés la sentence qui condamna les confesseurs a 1’aréne, le sous-officier chargé
de la prison, un certain Pudens, sensible a la puissance spirituelle qui se dégageait d’eux,
laissait passer de nombreux visiteurs, pour qu’ils puissent se réconforter mutuellement®*. Sur
ce point le sort est commun aux chrétiens et aux non-chrétiens: tous les prisonniers dépendent,
dans une large mesure, de 1’aide extérieure, a la fois matérielle et morale. La nourriture, pour
compléter les tres faibles portions destinées aux prisonniers, la remise d’argent, pour obtenir
des gardiens une petite atténuation des rigueurs de I’emprisonnement, le soutien moral sont
autant de formes que 1’assistance aux prisonniers devait prendre. Elle est particulierement bien
documentée pour les chrétiens®®. 1l pourrait y avoir la un effet déformant de la réalité, car il
est certain que les liens familiaux, amicaux, clientélistes devaient favoriser, chez les paiens
¢galement, I’organisation du soutien apporté aux détenus: la fides devait s’exercer aussi dans
ce domaine. Il se peut toutefois, comme semble I’attester le passage de Lucien par lequel nous
avons commencé, qu’il y ait eu dans ce domaine des spécificités chrétiennes, que nous
pouvons essayer d’identifier et de comprendre.

2 Cyprien, Epist. 12, 1,2-3 (CCSL 3b, p. 68-69).

30 NERI (1998, 474-496).

31 Voir la distinction faite entre le sort de Cyprien et celui de ses fréres issus d’un milieu plus modeste dans
Cyprien, Epist. 76, 1, 1 (CCSL 3c, p. 605-606).

32 A partir de Cyprien de Carthage, au milieu du III° s., s’impose une claire distinction entre le confesseur, qui
désigne un chrétien qui a subi la persécution sans avoir versé son sang, ou sans avoir encore versé son sang, et
le martyr, qui a éprouvé la persécution jusqu’a la mort: voir HOPPENBROUWERS (1961, 91-105).

33 Voir par ex. Cicéron, Verr. 2, 5, 117. Sur les visites en prison, KRAUSE (1996, 288-291); NERI (1998, 464-467).
34 PPerp 9, 1 (BASTIAENSEN et al. 1987, 128): Deinde post dies paucos Pudens miles optio, praepositus carceris,
qui nos magnificare coepit intellegens magnam uirtutem esse in nobis, qui multos ad nos admittebat ut et nos et
illi inuicem refrigeraremus.

35 Les visites en prison: Tertullien, Ad uxorem, 11, 4, 2 (éd. Ch. Munier, Paris, 1980, «Sources chrétiennes», 273,
p. 136); PPerp 3, 7 (BASTIAENSEN et al. 1987, 118); Martyre de Pionios, 12, 1 (ROBERT 1994, 26 et 39), ou des
paiens viennent essayer de persuader les chrétiens. L’apport de nourriture: Tertullien, Ad martyras, 1, 1 (cité infra
en note 62); Martyre de Pionios, 11, 3-4 (ROBERT 1994, 26 et 38 s.). Et voir MCGOWAN (2003, 456-460).

Atti del 11 convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale 19



Les persécutions antichrétiennes et ['émergence d’un discours chrétien sur [’expérience carcerale (fin
°s. - 111°s.)

Le précepte évangélique de Mt 25, 36

Le discours eschatologique que I’Evangile de Matthieu met dans la bouche de Jésus,
énumeérant des situations de détresse, mentionne les prisonniers: «<j’étais> prisonnier, et vous
&tes venus me voir» (Mt 25, 36%). Le demi-verset évoque la situation de prisonnier et les
visites qui font partie du devoir de charité des disciples du Christ. Malgré le rapprochement
qu’on peut faire avec Ps 69, 33 (le Seigneur ne méprise pas ses prisonniers), la visite des
personnes emprisonnées ne figure pas dans les listes juives de bonnes ceuvres. On peut
d’ailleurs se demander si cet ajout ne répond pas au souvenir de Jean le Baptiste ou a
I’expérience des tout premiers chrétiens®’. En tout cas assez vite, parmi les textes chrétiens de
la fin du I*" s. ou du II° s., la visite aux prisonniers a sa place parmi les devoirs d’assistance,
sans doute a la faveur du développement des persécutions®®. Par la suite cette action
d’assistance intégre la description de figures chrétiennes exemplaires, comme celle
d’Origéne®. Les Constitutions apostoliques, en s’appuyant sur la citation de I’Evangile de
Matthieu, pronent la solidarité avec les fréres martyrs*®, notamment durant leur séjour en
prison, par une assistance matérielle, mais aussi par des visites en prison, sans en avoir honte,
car ce dévouement sera compté comme martyre par I’association a leur combat*. Les
communautés chrétiennes ont tenu compte de cette prescription disciplinaire.

Une organisation caritative au service des prisonniers

En temps de persécution, la communauté tout entiére se met en effet au service des prisonniers
et oriente en leur faveur toute sa puissante organisation caritative®?. Elle repose largement sur
le service des diacres, qui ont en effet pour mission premiere de porter assistance aux démunis
de la communauté et qui sont spécialement chargés, en période de persécution, de ces visites
aux prisonniers, comme en témoigne Cyprien®. 1l existe d’autre part une caisse commune
permanente, alimentée par les membres de la communauté, qui permet de répondre aux
besoins d’assistance matérielle. L’Eglise se charge de récolter les dons et de les redistribuer

3 Le passage n’a pas d’équivalent chez les autres synoptiques.

37 DAVIDS — DALES (1997, 428).

% Hb 10, 34; 13, 3; Clément de Rome, Lettre aux Corinthiens, 59, 4 (Premiers écrits chrétiens, Paris, 2016,
«Bibliothéque de la Pléiade», p. 70); Ignace, Lettre aux Smyrniotes, 6, 2 (éd. P. Th. Camelot, Paris, 20072,
«Sources chrétiennes», 10bis, p. 139); Aristide d’Athénes, Apologie a Hadrien, 15, 7 (Premiers écrits chrétiens,
p. 321). Sur ce devoir religieux chez les chrétiens, voir KRAUSE (1996, 122-131).

3 Origéne selon Eusébe, Histoire ecclésiastique, V1, 3, 4 (éd. G. Bardy, Paris, 1955, «Sources chrétiennes», 41,
p. 87-88): dans sa jeunesse, Origéne, alors qu’il assume, dans la communauté chrétienne d’Alexandrie, la
catéchese, assistait les martyrs pendant leur détention et leur interrogatoire jusqu’a la sentence finale et les
accompagnait jusqu’a I’exécution.

40 Constitutions apostoliques, V, 1-2 (éd. M. Metzger, Paris, 1986, SC 329, p. 202-209); citation de Mt 25, 34-
40enV, 1, 6.

41 Sur I’assistance matérielle, Constitutions apostoliques, V, 1, 1-4 (p. 204-207); sur les visites en prison, V, 1, 5
(p. 2006); 2, 2-4 (p. 209). Elles suivent ici la Didascalie des apétres: éd. Funk, Paderborn, 1905, p. 228-230 (a
propos de la fonction des diacres) et p. 236-240.

42 Sur les visites en prison dans le cadre ecclésiastique, HARNACK (1906, 140-143).

43 Cyprien, Epist 15, 1, 2 (CCSL 3b, p. 85-86): ut diaconi ad carcerem commeantes martyrum desideria consiliis
suis et scripturarum praeceptis gubernarent, «quand les diacres se déplacaient & la prison pour gérer les désirs
des martyrs grace a leurs conseils et aux prescriptions des Ecritures». Sur cette mission des diacres, HARNACK
(1906, 140); KoET (2018).

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 14-32 20



Frédéric Chapot

aux nécessiteux*. Lors des persécutions, la caisse est mise au service des prisonniers et de
tous ceux que la persécution a appauvris et qui sont restés fidéles a leur foi. Ainsi Cyprien
recommande-t-il de veiller a bien assister, materiellement, ceux qui résistent pour le Christ,
ainsi qu’a soutenir les pauvres qui, sans avoir été arrétés, ont tenu bon dans la foi*®; il veille a
la bonne répartition des sommes rassemblées pour toucher le plus grand nombre de ceux qui
en ont besoin®®; une autre fois il fait un versement exceptionnel a la communauté, sur sa
fortune personnelle, apres la libération des confesseurs, pour qu’ils puissent se nourrir ou
s’habiller, et il mentionne a ce sujet a la fois une caisse du clergé, une somme qu’il envoie sur
sa fortune personnelle et une autre somme de la part du diacre Victor*’. Dans la lettre 62,
adressée a des évéques de Numidie, il évoque la somme réunie par la communauté chrétienne
pour racheter des chrétiens victimes d’une razzia et détenus captifs chez les «barbares». Quant
a la lettre 77, qui répond a la lettre 76 de Cyprien, elle témoigne de ce que I’argent envoy¢é aux
condamnés aux mines a bien adouci leur sort*®,

Comme on le voit dans le cas de Cyprien a Carthage, toute cette organisation a un chef,
I’évéque du lieu, méme lorsqu’il est absent. Ainsi, lors de la persécution de Déce, aprés son
choix de quitter Carthage pour gagner la campagne, il ne cessa, depuis son lieu de retraite, en
particulier par sa correspondance, de piloter, de loin, I’action de la communauté chrétienne
aupres des confesseurs emprisonnés: il envoie de I’argent, s’assure que 1’argent de la caisse
commune est bien réparti et distribué, donne des recommandations sur la fagcon de rendre
visite aux prisonniers, veille a ce que la messe soit bien célébrée pour les prisonniers dans les
lieux de détention®®, exhorte a 'unité en cette période troublée®. Ainsi le role central
qu’occupait I’aumodne dans les communautés chrétiennes en temps de paix, a la fois dans ses
missions et dans son organisation, est-il tres largement réorienté, en temps de persécution,
vers les confesseurs®..

La prison, lieu d’une métamorphose
Comme nous I’avons vu, la prison est présente a toutes les étapes du parcours du confesseur:
lors de I’arrestation, avant 1’interrogatoire par le tribunal, apres la sentence, avant le supplice.

4 Sur cette caisse, voir les témoignages, dans la 2° moitié du II°s., de Justin, Apologie, 1, 67, 6-7 (éd. Ch. Munier,
Paris, 2006, «Sources chrétiennesy», 507, p. 311), et Tertullien, Apologeticum, 39, 5-6 (éd. Waltzing, Paris, 1929,
CUF, p. 82-83). Sur la structure économique de 1’Eglise aux II¢ et III® s. en Afrique, voir MORESCHINI (2008);
POIRIER (1999, 53-56). Sur la fonction, encore mieux attestée a partir du IV® s., de collecte et de redistribution
de vétements et de nourriture aux pauvres dévolue a I’Eglise, Freu 2007, p. 399-402.

4 Cyprien, Epist. 12,1, 1; 12, 2, 2; 14,2, 1 (CCSL 3b, p. 66-67, 70 et 80)

46 Cyprien, Epist. 5, 1,2 (CCSL 3b, p. 27)

47 Cyprien, Epist. 13,7; 14, 2,2 (CCSL 3b, p. 78 et 80-81)

48 Cyprien, Epist. 77, 3, 2 (lettre adressée a Cyprien, CCSL 3c, p. 620).

49 Cyprien, Epist. 5, 2, 2 (CCSL 3b, p. 28): prétres et diacres doivent se rendre a tour de role pour célébrer la
messe pour les confesseurs. La messe est toutefois interdite dans les mines: Cyprien, Epist. 76, 3, 1 (CCSL 3c,
p. 611).

S0 Cyprien, Epist. 11 (adressée non pas aux confesseurs, mais aux prétres et aux diacres, CCSL 3b, p. 56-66):
prier et étre unis.

51 A cette époque 1’auméne concerne essentiellement les membres de la communauté chrétienne, ce sont les
nécessiteux de la communauté qui en sont 1’objet. Apres les persécutions, lorsque les communautés chrétiennes
furent plus nombreuses et plus répandues sur le territoire, I’aumone est destinée a tous, paiens comme chrétiens:
cf. Julien, Epist. 84, 430 d (éd. Bidez, Paris, 1972, CUF, p. 145), qui reconnait que I’Eglise nourrit aussi les
mendiants paiens. Des critéres furent toutefois établis, qu’ils soient économiques (I’aptitude ou non a travailler,
la nature essentielle des besoins) ou éthico-religieux, en particulier la moralité, I’orthodoxie de la foi pour les
chrétiens, et I’identité chrétienne est restée, sur la base de Ga 6, 10, un titre préférentiel. Voir NERI (1998, 86-
88).

Atti del 11 convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale 21



Les persécutions antichrétiennes et ['émergence d’un discours chrétien sur [’expérience carcerale (fin
°s. - 111°s.)

A chaque étape, le chrétien peut «tomber» en reniant sa foi, ou au contraire tenir bon et devenir
un authentique confesseur ou martyr®. La prison est donc le lieu d’un moment crucial de
I’expérience chrétienne, celui ou le chrétien ordinaire devient un saint. Alors que, dans la vie
ordinaire, la sainteté est un état qui s’acquiert progressivement, marche aprés marche, elle est,
sous la persécution et dans 1’épreuve du martyre, le fruit d’une transformation accélérée sous
la pression des circonstances. La prison cristallise tous les éléments — menaces, dangers,
tourments, interrogatoires, épuisement - qui vont transformer une femme ou un homme
ordinaire en une sainte ou un saint; elle est le lieu de la concentration, en un espace et un temps
donnés, de toutes les étapes de la métamorphose du chrétien. C’est comme le point
d’incandescence de I’expérience chrétienne: dans I’épreuve de la prison et des tourments qui
I’accompagnent, le chrétien se met a rayonner de 1’Esprit saint et se transforme en martyr.
Cette transformation est particuliérement sensible dans la Passion de Perpétue et Félicité, ou
Perpétue passe du statut de matrone romaine a celui de sainte chrétienne®. Le journal qu’elle
a laissé et qui est intégré dans la Passion raconte en effet le dépouillement progressif de
Perpétue de tout ce qui la rattachait a sa famille et sa classe (épouse, fille, mere) pour
reconstruire ensuite une nouvelle identité, celle de la martyre. La fille, qui dépend de son pere
resté paien, la mére qui s’ inquiéte pour son bébé, rompt finalement avec son pére et remet son
bébé en bonne garde. La quatriéme vision qu’elle a en réve la présente sous les traits d’un
homme, symbole de 1’autonomie acquise®, et 1’expérience de I’aréne, toujours vécue en
songe, transforme profondément la jeune femme: sa victoire sur I’Egyptien lui fait gagner la
palme, et I’arbitre peut lui dire: «Filia, pax tecum®». Perpétue appartient désormais a une
nouvelle famille, celle des saintes et des saints. Les songes regus en prison donnent alors une
détermination nouvelle a la jeune femme, si bien que son attitude dans le groupe des
confesseurs change: en PPerp 16, 2-4, alors que les chrétiens sont maltraités par les gardes
apres leur condamnation, c’est Perpétue qui prend la parole pour contester ce traitement et qui
obtient de meilleures conditions; en PPerp 18, 4-6 c’est encore elle qui refuse qu’on leur
impose, pour le martyre, de porter des costumes paiens. Cette attitude contraste avec le début
du récit, ou ¢’étaient, en PPerp 3, 7, Tertius et Pomponius qui avaient obtenu de meilleures
conditions de détention. Perpétue est devenue une sorte de leader du groupe des martyrs, et
c’est en prison qu’elle a trouvé la force d’aller jusqu’au bout dans 1’expérience ultime de
I’aréne.

Inversement la sortie de prison peut représenter un danger. Lorsque la division éclata dans
1’Eglise, aprés la persécution, a propos du sort & réserver aux lapsi, et que certains confesseurs
rompirent avec la politique de Cyprien, celui-ci remarque:

«Apres qu’a votre sortie de prison ce fut I’erreur du schisme et de I’hérésie qui
vous a recueillis, c’était comme si votre gloire était restée dans la prison. Il
semblait en effet que I’honneur de votre nom était demeuré 1a, puisque les soldats
du Christ ne revenaient pas a I’Eglise en quittant la prison dans laquelle ils étaient

entrés auparavant avec les éloges et les félicitations de I’'Eglise»®®.

52 Le terme de lapsi, «ceux qui sont tombés», forme un couple antithétique avec stantes, «ceux qui sont restés
fideles au Christ»: voir par ex. Cyprien, Epist. 30, 5, 3; 55,5, 1 (CCSL 3b, p. 145, 1. 108-109; p. 261, 1. 69-70);
59, 18, 1 (CCSL 3c, p. 369, 1. 499).

%3 Voir & ce sujet ’analyse de Irwin 1999, que nous suivons.

%% PPerp 10, 7 (BASTIAENSEN et al. 1987, 128): Et expoliata sum, et facta sum masculus.

55 PPerp 10, 13 (BASTIAENSEN ef al. 1987, 130).

56 Cyprien, Epist. 54,2, 2 (CCSL 3b, p. 253): Posteaquam uos de carcere prodeuntes schismaticus et haereticus
error excepit, sic res erat quasi uestra gloria in carcere remansisset. lllic enim resedisse uestri nominis dignitas
uidebatur quando milites Christi non ad ecclesiam de carcere redivent, in quem prius cum ecclesiae laude et
gratulatione uenissent.

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 14-32 22



Frédéric Chapot

C’est comme si la durée de I’incarcération avait été un temps béni de I'unité entre les martyrs
et I’Eglise, et que la sortie de prison marquait une rupture dans cette belle unité.

Le role de la communauté dans la métamorphose du chrétien

C’est a I’aune de la transformation du chrétien dans la prison qu’il faut évaluer I’attitude de la
communauté envers les prisonniers. L’enjeu réside dans la métamorphose en saint. Or cette
transformation n’a pas que des implications individuelles, puisque le chrétien martyr ou
confesseur est un bien pour toute la communauté®’. 1l est dés lors normal que la communauté
tout enticre soit soudée derricre les chrétiens arrétés. Elle I’est par le soutien matériel
(nourriture, argent) qu’elle leur apporte, mais c’est aussi une assistance sacramentelle, par
I’administration des sacrements: dans la mesure du possible des prétres viennent célébrer la
messe, des catéchuménes sont baptisés®®. Les visites réguliéres et la présence des fréres
chrétiens sont évidemment aussi de puissants soutiens a 1’achévement de ’expérience du
martyre. Cette présence s’accompagne d’un fervent discours d’exhortation et de félicitation,
qu’il se fasse directement ou bien qu’il passe par la lecture de lettres®®. Au cceur de la bataille
il fallait en effet encourager®, et toute une partie de la correspondance de Cyprien reléve de
ce discours d’exhortation, par ex. la lettre 6 ou la lettre 76, et parmi les lettres regues par
I’évéque, plusieurs témoignent des bienfaits que ces exhortations ont produits sur les
confesseurs®®. C’est aussi le role de 1’Ad martyras de Tertullien, court texte d’exhortation
adressé a des chrétiens emprisonnés attendant leur martyre®2. C’est ainsi que s’est développée
toute une littérature a la croisée du discours d’exhortation, de la consolation et de la parénese.

L’assistance aux confesseurs et son role sur les membres de la communauté.

Lorsqu’un individu est emprisonné, I’assistance qui lui est apportée vise évidemment a
atténuer autant que possible les rigueurs de 1’incarcération pour la personne concernée, c’est
le principal sens que les visiteurs de prison donnent a leur démarche. Mais la portée est aussi
collective: ce sera évidemment un motif de fierté pour une communauté de comporter un
grand nombre de martyrs ou de confesseurs; c’est aussi un outil de propagande aupres des
paiens®®, Surtout la démarche a une signification théologique, plus précisément

" Sur le lien entre les confesseurs et la communauté, PELLEGRINO (1961, en particulier sur la fonction
d’édification des martyrs, p. 156-167, sur la solidarité de I’Eglise avec les martyrs, p. 167-174).

%8 PPerp 3, 5 (BASTIAENSEN et al. 1987, 118).

%9 Exhortation dans Cyprien, Epist. 6, 1, 2; 6, 2-4 (CCSL 3b, p. 30-37); félicitations dans Cyprien, Epist. 6, 1, 2
(CCSL 3b, p. 30).

80 Voir Cyprien, Epist. 55,4, 1 (CCSL 3b, p. 259).

81 Voir Cyprien, Epist. 77; 78, 2; 79 (CCSL 3c, p. 618-620, 622-623 et 624-625).

82 Voir I’intention annoncée au début du traité: Tertullien, Ad martyras, 1, 1 (PODOLAK 2006, p. 142): Inter
carnis alimenta, benedicti martyres designati, quae vobis et domina mater ecclesia de uberibus suis et singuli
fratres de opibus suis propriis in carcerem subministrant, capite aliquid et a nobis quod faciat ad spiritum
quoque educandum. Carnem enim saginari et spiritum esurire non prodest. Immo, si quod infirmum est curatur,
aeque quod firmius est neglegi non debet, «Au milieu des aliments propres a la chair que vous procurent en
prison, 6 bénis qui avez été désignés pour le martyre, notre mére et maitresse 1’Eglise, en les tirant de son sein,
et des fréres, individuellement, sur leurs propres ressources, acceptez aussi de ma part de quoi nourrir aussi votre
esprit. I n’y a pas d’intérét, en effet, & nourrir la chair si I’esprit est affamé. Ou plutdt, si on soigne ce qui est
faible, il ne faut pas dans le méme temps négliger ce qui est plus fort.»

83 Tertullien, Apologeticum, 50, 13 (éd. Waltzing, Paris, 1929, CUF, p. 108) Semen est sanguis Christianorum,
voir aussi Justin, Apologie, 11, 12, 1 (éd. Ch. Munier, Paris, 2006, «Sources chrétiennes», 507, p. 356); PPerp 9,
1 (cité supra, note 34); 16, 4; 21, 1. 4-5; Eusébe, Histoire ecclésiastique, 11, 9, 2-3 (éd. G. Bardy, Paris, 1952,

Atti del 11 convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale 23



Les persécutions antichrétiennes et ['émergence d’un discours chrétien sur [’expérience carcerale (fin
°s. - 111°s.)

sotériologique, qui concerne toute la communauté et qu’on saisit a la lecture du De opere et
eleemosynis de Cyprien, parce que l’assistance aux prisonniers fait partie des actes de
charité®. Au chapitre 23, Cyprien cite intégralement Mt 25, 31-46, ou figure le précepte de
visiter les prisonniers: Jésus enseigne que, dans tout acte de bienfaisance envers un pauvre,
c’est le Christ lui-méme qui devient I’objet de I’acte, et I’acte est une offrande a Dieu lui-
méme. C’est donc vrai aussi pour la visite aux prisonniers: elle est un moyen, apres le baptéme,
de racheter la clementia de Dieu pour le pécheur, elle prend une fonction rédemptrice®®.

Plus tard, dans la 2° moiti¢ du IVe s., apres la fin des persécutions, notamment a 1’initiative
d’ Ambroise de Milan, le martyre devint proprement un patronus: aprés sa mort, on pouvait le
solliciter par la priére et il exercait son patronage en faveur des chrétiens vivants®. A I’époque
qui nous occupe, la terminologie du patronage n’avait pas encore fait son apparition a propos
des martyrs. Pourtant ceux-ci pouvaient d’ores et déja jouer un rdle collectif, principalement
par la priere. Les actes et passions montrent souvent les confesseurs en priére, parce que c’est
un signe de leur relation particuliére avec Dieu®’. Cette priére peut étre en faveur de leurs
persécuteurs ou de ceux qui «sont tombés», lapsi®®. Les confesseurs et martyrs disposent en
effet d’une grace particuliére, qui leur donne un pouvoir d’intercession auprés de Dieu, y
compris pour le salut de pécheurs défunts. Ainsi dans la lettre 21, 2, 2 du corpus épistolaire
de Cyprien, Célérinus demanda a Lucianus, confesseur, de prier pour ses sceurs défuntes: «Je
crois que le Christ leur remettra leur faute, si toi qui es son martyr, intercéde pour elles®». La
relation particuliére des confesseurs avec Dieu se manifeste aussi par les songes, les visions
et les apparitions dont ils sont gratifiés’®.

Une démonstration communautaire sur la place publique

Dans les conditions que nous avons essayé de décrire, on comprend que la prison devenait, en
temps de persécution, le lieu central de la vie communautaire. Si la prison, loin d’étre le lieu
de la déchéance physique, était devenue le lieu de la métamorphose du chrétien en saint, il
était normal qu’on se pressat autour des prisons’. Il s’agissait & la fois de soutenir et
d’exhorter, et aussi d’assister a une transformation qui impliquait la communauté tout entiere.
La ferveur qui entourait les confesseurs en prison était telle que Cyprien crut devoir
recommander de rendre visite aux prisonniers sans créer d’effets de foule, pour ne pas attiser

«Sources chrétiennesy», 31, p. 62) et, sur le lien entre martyre et expansion du christianisme, voir CARFORA (2009,
notamment p. 73-123) sur la dimension médiatique du martyre dans le cadre des jeux de gladiateurs.

84 La portée ecclésiale du martyre, qui n’est pas un acte solitaire, est aussi entrevue par Tertullien, notamment a
propos de Paul dont il dit qu’il «a répandu le premier le sang de I’Eglise», primus ecclesiae sanguinem fudit
(Scorpiace, 13, 1, CCSL 2, p. 164), avec une expression étonnante étudiée de prés par AZZALI BERNARDELLI
(1987, spécialement p. 1127-1149). Mais BAHNK (2001, 251-288), pour sa part, souligne que pour Tertullien, si
le martyre sert la propagande missionnaire auprés des paiens, il conserve un caractére essentiellement individuel,
avec un trait nettement élitiste. Sur ce point Cyprien adoptera une vision trés différente, beaucoup plus ecclésiale.
8 POIRIER (1999, 46-52).

5 FIALON (2018, 258-262).

7 Martyre de Pionios, 18, 12 (ROBERT 1994, 30 et 43); Passio Fructuosi et al., 1, 4 (MUSURILLO 1972, 176);
Passio Mariani et lacobi, 8, 1 (MUSURILLO 1972, 204).

88 Lettre des martyrs de Lyon, dans Eusébe, Histoire ecclésiastique, V, 2, 5-6 (MUSURILLO 1972, 82 et 84).

89 Cyprien, Epist. 21, 2, 2 (CCSL 3b, p. 113): iam Christum eis, uobis martyribus suis petentibus, indulturum
credo. Cf. Actes de Paul, 29 (trad. W. Rordorf dans Ecrits apocryphes chrétiens, 1, Paris, 1997, p. 1138), ou
Thécle prie pour la fille défunte de la femme qui I’héberge.

0 PPerp 4, 1. 8; 7-8 (BASTIAENSEN et al. 1987, 120 et 124-126); Passio Mariani et lacobi, 6, 5; 8; 11
(MUSURILLO 1972, 200, 204-206 et 208-210); Passio Lucii, Montani et aliorum, 7, 2 (DOLBEAU 1983, 70). Sur
les songes, les visions et les apparitions des martyrs, voir FIALON (2018, 283-301).

"L Sur cette activité chrétienne autour des prisons, RIVIERE (2004, 217-235).

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 14-32 24



Frédéric Chapot

I’hostilité des populations et des autorités: en ces circonstances, manifester douceur et humilité
est une fagon de veiller sur le peuple de Dieu?. Cette prescription, alors que Cyprien est loin
de Carthage, témoigne de I’effervescence qui pouvait parfois se manifester autour des prisons
et inquiéter les autorités.

En outre la situation des prisons, implantées dans le centre des villes, donnait de la visibilité
a ces manifestations communautaires, et ¢’est la raison pour laquelle Lucien en fait un des
marqueurs de I’identité chrétienne. Comme 1’écrit Y. Riviére, sous les persécutions «la prison
est devenue le pivot de la vie des communautés chrétiennes’®», I’animation qui I’entoure prit
donc une portée démonstrative aupres des populations non-chrétiennes: elle dévoilait au grand
jour le lien de fraternité qui unit les membres de la communauté. Aux II° et 111° s., la charité
chrétienne s’exerce encore essentiellement a 1’intérieur de la communauté, en faveur des seuls
chrétiens, et donc a I’abri des regards extérieurs, mais, avec les visites aux prisonniers, elle
devient occasionnellement publique, tout en étant toujours réservée aux seuls chrétiens.

3. Le discours chrétien sur [’expérience de la prison

La prison, un impensé de la tradition classique

Dans le De ira, 1, 16-1-3, Séneque énumere les chatiments que peut infliger le détenteur du
pouvoir a ceux qui lui sont soumis; les trois plus graves sont, dans un ordre ascendant, 1’exil,
la prison et lamort. Or, comme I’a remarqué Cécile Bertrand-Dagenbach, s’il y a des exemples
célebres et dignes d’¢éloge, dans la littérature romaine, d’exilés ou de suicidés, on ne trouve
pas d’exemple de prisonnier romain. Le seul exemple cité est toujours celui de Socrate. Il faut
attendre la fin de I’ Antiquité, avec Boéce (emprisonné sous Théodoric, en 523, jusqu’a son
exécution entre 524 et 526) et sa Consolation de la Philosophie, pour voir un prisonnier
romain capable de surmonter par la pensée 1’expérience de la prison’®.

Certes Séneque évoque bien parfois I’enfermement, et il aime a traiter de la question du corps,
prison de I’ame. 1l parle aussi ponctuellement de la privation de liberté, en relation avec
I’exil”®, mais il ne s’agit pas exactement d’une expérience carcérale. C’est comme si I’horreur
et la déchéance qui accompagnent I’incarcération avaient empéché une réflexion sur la prison
fondée sur I’expérience. Or le christianisme favorisa 1’élaboration d’une pensée sur
I’expérience de la prison. Il le fait a la suite Paul, qui s’impose comme la figure chrétienne du
prisonnier, mais aussi sous la pression des persécutions, qui rendent indispensable un discours
sur la prison, puisqu’elle cristallise tous les éléments qui vont transformer une femme ou un
homme ordinaire en une sainte ou un saint.

La figure chrétienne du prisonnier: Paul

Trés tot dans le monde chrétien, Paul a représenté la figure du prisonnier’®. Lui-méme insiste
beaucoup sur cet aspect de son expérience personnelle’”. Dans les épitres aux Ephésiens et
aux Colossiens, le rédacteur s’identifie a un prisonnier et a une victime, traits qui deviennent

72 Cyprien, Epist. 5,2, 1-2 (CCSL 3b, p. 27-29).

8 RIVIERE (2004, 217).

"4 Nous suivons ici BERTRAND — DAGENBACH (1999 et 2004), et, sur I’expérience de la prison chez Boéce, ZARINI
(2004).

5 Voir par exemple Sénéque, Consolatio ad Heluiam, 13, 4 (éd. R. Waltz, Paris, 1923, CUF, p. 79).

76 Sur cette question, WANSINK (1996, 200-211).

" Voir par ex. par ex. 2 Co 11, 23 o, répondant a ceux qui le critiquent, il dit: «Dans les fatigues, bien davantage
[sc. que beaucoup d’autres], dans les prisons, bien davantage, sous les coups, infiniment plus, dans les dangers
de morts, bien des foisy.

Atti del 11 convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale 25



Les persécutions antichrétiennes et ['émergence d’un discours chrétien sur [’expérience carcerale (fin
°s. - 111°s.)

des marqueurs de son identité’®, Ainsi Clément de Rome le crédite-t-il de sept séjours en
prison’®. Dans les lettres pseudépigaphiques de Paul, les rédacteurs aiment a dire que la lettre
a éteé écrite en prison. Ainsi la 2° épitre a Timothée fait-elle dire, a plusieurs reprises, a Paul
que I’expérience de la prison n’a aucun caractére infamant (1, 8. 11-12. 16; 2, 15); il est celui
qui a porté les chaines (2, 9), et la lettre encourage Timothée, et donc tous les lecteurs, a
témoigner du comportement de ceux qui ont expérimenté I’incarcération en souffrant a leur
tour pour le Christ®. En réalité la prison n’y est pas décrite de fagon trés concréte, ¢ est plutot
le concept abstrait de I’emprisonnement qui intéresse le rédacteur, mais il reste que le contexte
carcéral donne une forme d’autorité a 1’écrit.

Dans les Actes des apotres et les Actes de Paul apocryphes, on insiste sur le fait que, méme
en prison, 1’apoOtre a poursuivi sa mission et que son incarcération n’a en aucun cas entraveé
son action: Paul et Silas convertissent leur gedlier par le miracle de leur délivrance
merveilleuse (Ac 16, 19-40); Paul, en captivité a Césarée, enseigne la foi au Christ au
gouverneur Félix (Ac 24, 22-27); a Rome, en résidence surveillée, il s’adresse a la
communauté chrétienne (Ac 28, 16-17 et 29-30). Paul est donc a la fois prisonnier et
missionnaire, selon une image qui persiste dans les Actes de Paul apocryphes®!. Par son
expérience de la prison, de 1’exil, de la lapidation, il est, aux yeux de Clément de Rome, «un
trés grand modéle d’endurance®», et Ignace associe sa situation de prisonnier a celle de Paul®,
Plus tard, au I11s., Cyprien continue & donner Paul en modéle aux confesseurs®,

Ainsi I’expérience de la prison, intégrée dans I’ensemble de la mission de Paul, a-t-elle ajouté
une facette au personnage de Paul, non seulement théologien chrétien, apdtre des Gentils,
défenseur de I’unité de I’Eglise, mais aussi apdtre emprisonné et souffrant®.

La dignitas in carcere: le rGle de Paul

Les atrocités de la détention s’accompagnaient d’une atteinte a la dignitas, d’une humiliation,
qui était insupportable aux Grecs comme aux Romains®®. L’exclusion sociale que représente
I’incarcération, a la fois comme ¢éloignement de la société et comme ravalement de 1’individu,
ainsi abandonné dans [’obscurit¢ du cachot, a un rang terriblement dégradant, rendait
I’expérience redoutable a I’aristocratie romaine®’. Ce sentiment d’humiliation avait fortement
marqué la représentation de 1’expérience carcérale dans le monde romain, a tel point que la 2°

épitre a Timothée en fait un théme central de son propos. Il s’agit en effet de convaincre

" Ep3,1.13;4,1;6,20; Col 1,24; 4, 18. AAGESON (2008, 119-120).

™ Clément de Rome, Ep. aux Corinthiens, 5, 6 (Premiers écrits chrétiens, Paris, 2016, «Bibliothéque de la
Pléiadey, p. 41).

80 AAGESON (2008, 44-45).

8L Actes apocryphes de Paul, 3, 17-20; 7; 8; 11, 2-3.

8 Clément de Rome, Ep. aux Corinthiens, 5, 5-7 (p. 41).

8 Tgnace, Ep. aux Romains, 4, 3 (éd. P. Th. Camelot, Paris, 20072 «Sources chrétiennes», 10bis, p. 112-113);
Ep. aux Ephésiens, 11,2 (évoquant «les perles spirituelles» que sont ses chaines, p. 68-69) et 12, 1-2 (p. 68-69),
et voir AAGESON (2008, 123-126).

8 Cyprien, Epist. 14,2, 3 (CCSL 3b, p. 82): Item Pauli apostoli documenta sectentur; qui post carcerem saepe
repetitum, post flagella, post bestias, circa omnia mitis et humilis perseuerauit, «Que de méme <les confesseurs
libérés> suivent les legons de 1’apotre Paul qui, apres des séjours souvent répétés en prison, apres les fouets,
apres les bétes, a persévéré en tout dans la douceur et I’humilitéy.

8 Sur cette image de Paul pour la tradition, WANSINK (1996, 200-211).

86 SALAMITO (1999, 205-207).

87 BERTRAND — DAGENBACH (1999).

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 14-32 26



Frédéric Chapot

I’auditoire précisément que 1’emprisonnement pour le Christ n’est pas honteux®. Paul lui-
méme, lorsqu’il évoque ses compagnons de captivité, utilise deux fois, dans des textes qui lui
sont incontestablement attribués, Philémon 23 et Romains 16, 7, le terme cuvayyudAimtog, qui
désigne proprement non pas le détenu de droit commun, mais le compagnon de captivité de
guerre. C’est alors une facon de masquer, par un euphémisme, 1’avilissement imputé
d’ordinaire aux prisonniers de droit commun®®. Seul un renversement fondamental permettait
en effet de surmonter cette épreuve.

Ainsi Paul, a la fois par sa figure de prisonnier qu’il impose au monde romain et par son
affirmation de la dignité du prisonnier, offrait-il les fondements d’une pensée chrétienne de la
prison. Dans les deux siécles qui ont suivi, avec I’extension des persécutions, 'urgence de la
situation imposa de construire un discours chrétien sur la prison.

La «transfiguration» du lieu par le discours

Si la prison est le lieu ou I’homme ordinaire se métamorphose en saint, 1’expérience carcérale
prend une tout autre dimension, et un discours chrétien sur la prison peut étre élaboré, avec
plusieurs visées: il a une fonction exhortative auprés des prisonniers, qui sont toujours
susceptibles de baisser les bras et de renoncer a la résistance, mais aussi une valeur prescriptive
aupres de la communauté, qui doit restée mobilisée autour des confesseurs, enfin une portée
théologique, puisqu’il s’agit de définir les enjeux des événements en cours. Ce dernier point
est important: il ne s’agit pas seulement de peindre sous des dehors attrayants les horreurs de
la prison, il s’agit de créer une nouvelle axiologie.

S’opére alors, par le discours, une «transfiguration» du cachot®. Elle se fonde notamment sur
une idée empruntée au discours des philosophes sur I’esclavage: ’homme véritablement libre
est celui qui est libre d’esprit®’. Le prisonnier est alors invité a une attitude de raidissement et
d’indifférence devant tout ce qui arrive a son corps. Celui-ci est dissocié de 1’esprit, de méme
que I’ame doit s’affranchir de la servitude des passions. C’est le fondement du discours de
Boéce sur I’expérience carcérale dans la Consolation de Philosophie®. Tertullien 1’utilise
dans son Ad martyras: le corps est entravé, mais 1’esprit est libre®.

82 Tm 1, 8: 10 paptoplov tod kvpiov Huév, «Ne rougis donc pas (uf) odv &narcyvuvdfic) du témoignage a rendre
a notre Seigneur, ni de moi son prisonnier (Unde €ue TOv déopov avtod)»; 1, 12: «C’est a cause de cela que je
connais cette nouvelle épreuve, mais je n’en rougis pas (GAL" o0k Ematsyvvouar)»; 1, 16: «<Onésiphore> souvent
m’a reconforté, et il n’a pas rougi de mes chaines (trv dAvoiv pov odk Eratsybvon)»; 2, 15: «Efforce-toi de te
présenter a Dieu comme un homme éprouvé, un ouvrier qui n’a pas a rougi (€pydamnv avenaioyvvtov)». Et voir
WANSINK (1996, 202-203).

89 SALAMITO (1999, 208). WANSINK (1996, 164-170), y voit pour sa part (aprés beaucoup d’autres) surtout un
usage métaphorique, mais la démonstration de SALAMITO est convaincante.

% Quelques références au milieu d’une multitude: Cyprien, Epist. 6, 1, 2 (CCSL 3b, p. 30): O beatum carcerem
quem inlustrauit uestra praesentia. O beatum carcerem qui homines dei mittit ad caelum. O tenebras lucidiores
sole ipso et luce hac mundi clariores, ubi modo constituta sunt dei templa et sanctificata diuinis confessionibus
membra uestra; Epist. 12, 1-3 (CCSL 3b, p. 67-70); Tertullien, Ad martyras, 2, 4; 3, 5 (PODOLAK 2006, 144 et
148).

9 Par exemple Sénéque, Epist. 47, 17 (éd. Fr. Préchac, Paris, 1947, CUF, p. 21-22).

92 ZARINT (2004, 133-139).

% Tertullien, Ad martyras, 2, 9 (PODOLAK 2006, 146): Etsi corpus includitur, etsi caro detinetur, omnia spiritui
patent. Cf. Cyprien, Epist. 76, 2, 3 (CCSL 3c, p. 609): O pedes feliciter uincti, qui non a fabro sed a domino
resoluuntur. O pedes feliciter uincti, qui itinere salutari ad paradisum diriguntur. O pedes in saeculo ad praesens
ligati, ut sint semper apud deum liberi. O pedes conpedibus et trauersariis interim cunctabundi sed celeriter ad
Christum glorioso itinere cursuri, «O pieds heureusement enchainés, qui sont déliés non pas par le forgeron mais
par le Seigneur ! O pieds heureusement enchainés, qui sont conduits par une route salutaire au paradis ! O pieds

Atti del 11 convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale 27



Les persécutions antichrétiennes et ['émergence d’un discours chrétien sur [’expérience carcerale (fin
°s. - 111°s.)

Il en est ainsi parce que, si le siecle est souvent sous la domination des démons, la prison est
habitée par I’Esprit®. Cette présence vient certes soulager le sentiment de solitude et
d’abandon du prisonnier, qui n’est plus seul. Mais elle change aussi la nature du lieu, elle le
transfigure. Tertullien invite ainsi & comparer la vie dans la prison avec celle menée dans le
siécle, ¢’est-a-dire dans une société dominée par 1’idolatrie et par des valeurs qui font obstacle
a la vie chrétienne®. Au total la prison est plus favorable a une vie chrétienne que le siécle,
et, en rendant possible la métamorphose de I’homme ordinaire en saint, elle devient un lieu
attractif®®.

L’opération consiste donc dans la juste appréciation des valeurs et la reconfiguration de
I’axiologie traditionnelle. Les bases sont alors présentes pour redonner aux mots leur juste
sens, et pour désigner les réalités avec les mots appropriés. C’est chaque fois un renversement
du sens: le cachot devient un palais, la mort, un couronnement®’. Tertullien s’amuse méme a
échanger la place entre le gardien et le prisonnier: «Par la, vous, mes bénis, vous considérerez
que vous avez peut-étre été transférés du cachot (de carcere) dans la salle de garde (in
custodiarium®®)». Custodiarium désigne en effet la salle de garde, occupée par les gardiens:
les situations sont ainsi inversées entre le gardien et le prisonnier®,

La prison, une «hétérotopie» du christianisme antique

Ainsi la prison devient-elle un lieu a part. Ce lieu d’épreuves est investi par 1’imaginaire pour
devenir tout autre chose que ce qu’il semble a premicre vue. Il est un peu ce que Michel
Foucault appelle une «hétérotopie», c’est-a-dire un lieu certes localisable, mais qui se trouve
dans les marges et qui, par sa situation et le prix qu’on lui accorde, se laisse envahir par
I’imaginaire!®. C’est précisément le statut que la prison acquiert dans la premiére littérature
latine chrétienne!®. Bien qu’elle soit souvent au centre de la cité, elle est un lieu d’abandon
qui met aux marges du monde des hommes, elle est une sorte de relegatio: or, a la suite de
Paul, les chrétiens I’investissent de valeurs nouvelles. Ce serait une erreur de réduire les
descriptions un peu exaltées et merveilleuses de la prison a de pures expressions littéraires.
En réalité c’est tout une communauté qui métamorphose la dureté du réel en lieu de fabrique

liés pour le moment dans le siécle pour étre libres a jamais auprés de Dieu ! O pieds pour le moment embarrassés
a cause des entraves et des fers mais destinés a courir rapidement vers le Christ sur une route glorieuse !» Sur
I’'usage du concept de liberté dans le discours sur le martyre, voir CHAPOT (2003, 74-78).

% Tertullien, Ad martyras, 1, 3 (PODOLAK 2006, 142): Spiritus Sanctus, qui uobiscum introiit carcerem.

% Tertullien, Ad martyras, 2, 6 (PODOLAK 2006, 144): Ipsam interim conuersationem saeculi et carceris
comparemus.

% Tertullien, Ad martyras, 2, 1 (PODOLAK 2006, 144): Si enim recogitemus ipsum magis mundum carcerem esse,
exisse uos e carcere, quam in carcerem introisse, intelligemus, «si nous considérons que ¢’est plutot le monde
lui-méme qui est une prison, nous comprendrons que vous étes sortis de prison plutdt que vous n’y étes entrés.»
9 PPerp 3, 9 (BASTIAENSEN et al. 1987, 118): et factus est mihi carcer subito praetorium, ut ibi mallem esse
quam alicubi, «et tout a coup le cachot est devenu pour moi un palais, si bien que je préférais étre ici plutdt que
n’importe ou ailleursy; Cyprien, Epist. 80, 2 (CCSL 3c, p. 628): in hac confessione, in qua sciunt dei et Christi
milites non perimi sed coronari, «dans cette profession de foi ou les soldats de Dieu et du Christ savent qu’ils ne
sont pas exécutés mais couronnés». Sur la crise du langage repérée par les auteurs d’apologies chrétiennes,
spécialement par Tertullien, CHAPOT (2009, 195-218).

9 Tertullien, Ad martyras, 2, 4 (PODOLAK 2006, 144): Quo uos, benedicti, de carcere in custodiarium, si forte,
translatos existimetis.

9 Voir Thesaurus Linguae Latinae, 1V, c. 1560-1561. Précisons que custodiarium désigne aussi le lieu ou les
accusés attendaient leur tour pour entrer dans la salle d’audience: LANATA (1973, 88-89).

100 Sur cette notion élaborée par M. FOUCAULT, voir sa conférence de 1984: «Des espaces autres» (FOUCAULT
2001).

101 Voir I’analyse de COBB (2021).

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 14-32 28



Frédéric Chapot

de la sainteté. Le changement de I’échelle des valeurs induit par la nouvelle religion conduit
a reinterpréter le réel dans un tout autre sens, voire dans un sens opposé. Ces exhortations sont
alors une invitation a adopter cette nouvelle lecture du réel, et chaque victoire de confesseur
qui va jusqu’au bout de la résistance est une confirmation de la validité de cette lecture du
monde. Le discours sur la prison, qui se construit alors au moment des persécutions, laissera
des traces dans les représentations ultérieures, et il donnera les instruments pour penser
d’autres situations de relégation, par exemple lors des controverses doctrinales'®?,

4. Conclusion

Les chrétiens semblent bien avoir été les premiers, dans 1’ Antiquité, a élaborer un discours sur
la prison. Dans le contexte des persécutions, la structure communautaire de leur organisation
conduisit les chrétiens a apporter une grande assistance a ceux qui étaient arrétés, interroges
et condamnés au nom de leur foi chrétienne. La communauté tout entiere se mobilisait pour
soutenir matériellement et moralement les personnes arrétées et emprisonnées: il s’agissait de
leur permettre d’aller au bout, jusqu’a la mort si nécessaire, de leur confession chrétienne,
c’était donc une mobilisation communautaire au service de la réalisation d’un destin
individuel chrétien. Mais, au-dela de I’expérience individuelle de la persécution, la victoire
dans I’épreuve rejaillissait sur la communauté, a deux niveaux principalement: sur le plan
médiatique, elle valorisait le courage chrétien et constituait une forme de propagande pour la
nouvelle foi; sur le plan ecclésial, elle portait des fruits spirituels qui s’étendaient a tous les
membres de la communauté. Les conditions étaient alors réunies pour I’émergence d’un
discours chrétien sur la prison. Car la détention était le lieu ou le simple chrétien, par sa
résistance, devenait un héros de la foi, elle était le lieu de cette transformation héroique qui
avait des implications spirituelles et sotériologiques pour tout une communauté. Ainsi, alors
que les Anciens avaient jusque-la hésité a développer un véritable discours sur la prison, les
chrétiens ont été portés, par les événements, a inventer et construire un tel discours sur
I’incarcération. Celui-ci était certes orienté et proprement chrétien, mais, loin de n’étre qu’une
rhétorique, il était aussi porteur d’une vision de I’homme et de son rapport au monde. C’¢était
surtout la premiere fois qu’on hissait la prison au niveau de la parole publique.

Bibliographie

AAGESON 2008
J. W. Aageson, Paul, the Pastoral Epistles, and the Early Church, Peabody (MA).

AzzALI BERNARDELLI 1987
G. Azzali Bernardelli, Ecclesiae sanguis. Spunti di ecclesiologia Tertullianea, F. Vattioni
(éd.), «Atti della V Settimana Sangue e Antropologia. Riti e culto» I, 1127-55.

BASTIAENSEN et al. 1987
A. A. R. Bastiaensen et al., Atti et passioni dei martiri. Introduzione, testo critico, traduzioni
e commento, Milano.

BERTRAND-DAGENBACH 1999
C. Bertrand-Dagenbach, La prison, lieu d’effroi, in C. Bertrand-Dagenbach — A. Chauvot, M.
Matter — J.-M. Salamito (éds), Carcer. Prison et privation de liberté dans [’Antiquité

102 HILLNER (2015, 242-274).

Atti del 11 convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale 29



Les persécutions antichrétiennes et ['émergence d’un discours chrétien sur [’expérience carcerale (fin
°s. - 111°s.)

classique, Paris, 211-219.

BERTRAND-DAGENBACH 2004

C. Bertrand-Dagenbach, La liberté dans la prison, in C. Bertrand-Dagenbach — A. Chauvot,
J.-M. Salamito — Denyse Vaillancourt (éds), Carcer Il. Prison et privation de liberté dans
["Empire romain et I’Occident médiéval, Paris, 143-49.

BAHNK 2001
W. Béhnk, Von der Notwendigkeit des Leidens. Die Theologie des Martyriums bei Tertullian,
Gottingen.

CARFORA 2009
A. Carfora, | cristiani al leone: i martiri cristiani nel contesto mediatico dei giochi gladiatorii,
Trapani.

CHAPOT 2003

F. Chapot, La liberté du chrétien dans ['apologétique et I’hagiographie antiques: Statim
christiana prorumpens (Pass. Mart. Abitinae, 7), «Ktéma» XXVIII, 71-80.

CHAPOT 2009
F Chapot, Virtus veritatis. Langage et vérité dans |’ceuvre de Tertullien, Paris.

Coss 2021

L. S. Cobb, From Prison to Palace: The Carcer as Heterotopia in North African Martyr
Accounts, in Harry O. Maier — Katharina Waldner (éds.), Desiring Martyrs: Locating Martyrs
in Space and Time, Oldenbourg-Berlin-Boston, 137-54.

DAvVIDS — DALES 1997
W. D. Davids — C. A. Dales, The Gospel according to Saint Matthew, Edinburgh.

DoLBEAU 1983
F. Dolbeau, La Passion des saints Lucius et Montanus. Histoire et édition du texte, «Revue
des études augustiniennes» XXIX, 39-82.

EISENHUT 1972
W. Eisenhut, Die rémische Gefangnisstrafe, k<ANRWH» 1.2, Berlin-New York, 268-82.

FIALON 2018
S. Fialon, Mens immobilis. Recherches sur le corpus latin des actes et des passions d’Afrique
romaine (lle-Vle siecles), Paris.

FoucAauLT 2001
M. Foucault, Des espaces autres (1984), réédité dans Dits et écrits. 1. 1976-1988, Paris, 1571-
81.

FREU 2007
C. Freu, Les Figures du pauvre dans les sources italiennes de [’Antiquité tardive, Paris.

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 14-32 30



Frédéric Chapot

GUILLEN PRECKLER 1975
F. Guillén Preckler, Testimonio de Luciano sobre los cristianos, «Helmantica» XXVI, 249-57.

HARNACK 1906

A. von Harnack, Die Mission und Ausbreitung des Christentums in den ersten drei
Jahrhunderten. 1. Band, Die Mission in Wort und Tat, 2. neu durchgearbeitete Auflage
Leipzig.

HILLNER 2015
J. Hillner, Prison, Punishment and Penance in Late Antiquity, Cambridge.

HOPPENBROUWERS 1961
H. A. M. Hoppenbrouwers, Recherches sur la terminologie du martyre de Tertullien a
Lactance, Nimégue.

IRWIN 1999
E. Irwin, Gender, status and identity in a North African Martyrdom, in E. Dal Covolo — G.
Rinaldi (éds.), Gli imperatori Severi. Storia, archeologia, religione, Roma, 251-60.

KoET 2018

B. J. Koet, Dreaming about Deacons in the Passio Perpetuae, in B. J. Koet — E. Murphy — E.
Ryokés (éds), Deacons and Diakonia in Early Christianity: the First Two Centuries,
Tibingen, 255-71.

KRAUSE 1996
J. -U. Krause, Gefangnisse im Romischen Reich, Stuttgart.

LABRIOLLE 1934 )
P. de Labriolle, La réaction paienne. Etude sur la polémique antichrétienne du I°" au VI°
siecle, Paris.

LANATA 1973
G. Lanata, Gli atti dei martiri come documenti processuali, Milano.

LoPuszANsSKI 1951
G. Lopuszanski, La Police romaine et les Chrétiens, «L’Antiquité classique» XX.1, 5-46.

LovAaTO 1994
A. Lovato, Il carcere nel diritto penale romano, dai Severi a Giustiniano, Bari.

McGowAN 2003
A. McGowan, Discipline and Diet: Feeding the Martyrs in Roman Carthage, «Harvard
Theological Review» XCVI, 455-76.

MORESCHINI 2008

C. Moreschini, Il problema della ricchezza nel cristianesimo africano delle origini, in P.
Arduini <et alii> (a cura di), Studi offerti ad Alessandro Perutelli, t. 2, Roma, 245-53.

Atti del 11 convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale 31



Les persécutions antichrétiennes et ['émergence d’un discours chrétien sur [’expérience carcerale (fin
°s. - 111°s.)

MUSURILLO 1972
H. Musurillo, The Acts of the Christian Martyrs, Oxford.

NERI 1998
V. Neri, I marginali nell’Occidente tardoantico. Poveri, ‘infames’ e criminali nella nascente
societa cristiana, Bari.

PELLEGRINO 1961
M. Pellegrino, Le sens ecclésial du martyre, «Revue des sciences religieuses» XXXV, 151-
75.

PoboLak 2006

P. Podolak, Tertulliano, Ad martyras. Introduzione, testo latino, traduzione e note, in C.
Moreschini — P. Podolak (a cura di), Tertulliano, Opere apologetico, «Scrittori cristiani
dell’ Africa romana» |, Roma, 132-55.

POIRIER 1999
M. Poirier, Cyprien de Carthage, La bienfaisance et les aumones. Introduction, texte critique,
traduction, notes et index, Paris.

RIVIERE 1994
Y. Riviére, Carcer et uincula: la détention publique a Rome sous la République et le Haut
Empire , «M¢élanges de I’Ecole frangaise de Rome» CVI, 579-652.

RIVIERE 1999

Y. Riviére, Détention préventive, mise a l’épreuve et démonstration de la preuve (ler-1lle
siecles ap. J.-C.), in C. Bertrand-Dagenbach — A. Chauvot — M. Matter — J.-M. Salamito (éds),
Carcer. Prison et privation de liberté dans [’Antiquité classique Paris, 57-73.

RiviERE 2004
Y. Riviére, Le cachot et les fers. Détention et coercition a Rome, Paris.

ROBERT 1994
L. Robert, Le martyre de Pionios, prétre de Smyrne, édité, traduit et commenté par L. Robert,
mis au point et complété par G. W. Bowersock — C. P. Jones, Washington.

SALAMITO 1999

J. M. Salamito, Les ‘compagnons de captivité’ de I’apotre Paul, C. Bertrand-Dagenbach, A.
Chauvot, M. Matter et J.-M. Salamito (éds.), Carcer. Prison et privation de liberté dans
[’Antiquité classique, Paris, 191-210.

WANSINK 1996
C. S. Wansink, Chained in Christ. The Experience and Rhetoric of Paul’s Imprisonments,
Sheffield.

ZARINI 2004

V. Zarini, Captivité et liberté chez Boéece d’apres la Consolation de la Philosophie, C.
Bertrand-Dagenbach— A. Chauvot, J.-M. Salamito — Denyse Vaillancourt (éds.), Carcer II.
Prison et privation de liberté dans I’Empire romain et [’Occident médiéval, Paris, 129-41.

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 14-32 32



