
 

 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 33-46                                                                 33 

 

Elia Angelo Corsini 

 

Der Umgang mit Flüchtlingen zwischen Moral, Religion und Recht: 

zu den Reden des Ilioneus in Aen. 1, 539-43 und 7, 228-30* 

 
Abstract 

 

Le scene di rifiuto e accoglienza dei migranti nell’Eneide virgiliana offrono molti spunti di 

riflessione morale, sacrale e giuridica. Il contributo si concentra su due casi di studio: da un lato, 

l’episodio in cui Ilioneo critica il comportamento dei Cartaginesi, colpevoli di aver negato ai 

naufraghi troiani l’accesso alla costa nordafricana (Aen. 1, 539-43); dall’altro il discorso con cui 

Ilioneo chiede a Latino una terra in cui i Troiani possano fondare una nuova patria (Aen. 7, 228-30). 

Il confronto tra questi due episodi – anche alla luce dei commenti di Servio e T. Claudio Donato – 

mostra il complesso equilibrio tra morale, religione e diritto che caratterizza il rapporto con lo 

straniero nell’Eneide. 

 

The scenes of rejection and acceptance of migrants in Vergil’s Aeneid offer several moral, religious, 

and legal insights. This paper focuses on two case studies: first, the episode in which Ilioneus 

criticises the Carthaginians for denying the shipwrecked Trojans access to the coast of North Africa 

(Aen. 1, 539-43); second, Ilioneus’ request to Latinus for a land where the Trojans can establish a 

new homeland (Aen. 7, 228-30). A comparison between these two episodes – also in the light of the 

commentaries of Servius and T. Claudius Donatus – reveals the intricate and delicate balance 

between morality, religion, and law that governs the interactions with foreigners in the Aeneid. 

 

Elia Angelo Corsini 

Univ. Cattolica, Milano 

eliaangelo.corsini@unicatt.it 

 

1. Einleitung 

 

Die Aeneis ist bekanntlich eine Reise- und Migrationsgeschichte: Die Trojaner sind 

Flüchtlinge, die nach einer neuen Heimat suchen, nachdem ihre Stadt durch einen Krieg 

zerstört wurde. Vergils Gedicht bietet daher zahlreiche Anhaltspunkte für eine sehr aktuelle 

Lektüre, die die Sensibilität der heutigen Gesellschaft in Europa, aber auch weltweit 

anspricht. Die Analyse der Aufnahme- und Ablehnungsszenen des Fremden in der Aeneis ist 

daher ein breiter Forschungsbereich, der von Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlern aus 

mehreren Perspektiven schon betrachtet wurde1. 

Auf einen spezifischen Aspekt dieses reichen Themas möchte ich mich in diesem Beitrag 

konzentrieren, nämlich auf die moralischen, sakralen und rechtlichen Implikationen des 

Umgangs mit Flüchtlingen in der Aeneis, wie sie sich aus zwei bestimmten und miteinander 

verbundenen Abschnitten ergeben. Es handelt sich einerseits um die Abweisung der 

 
* Ich danke den Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlern, die sowohl während der Tagung in der Villa 

Vigoni als auch in den folgenden Redaktionsphasen zur Verbesserung meiner Arbeit beigetragen haben. Ein 

besonderer Dank geht an Prof. Dr. Stefan Freund (Bergische Universität Wuppertal), Prof. Dr. Michele Cutino 

(Université de Strasbourg) und Prof. Dr. Francesca Galgano (Università degli Studi di Napoli Federico II). 
1 Die Literatur zur Migration und Gastfreundschaft in Vergils Aeneis ist umfangreich und betrachtet diese 

Themen aus unterschiedlichen Perspektiven. Für eine literarische bzw. thematische Untersuchung vgl. u.a. 

SUERBAUM (2016) und (2018), FUCECCHI (2018), GUIDORIZZI (2020) und SCHMUDE (2021); juristische 

Elemente der Gastfreundschaft in der Aeneis unterstreicht z.B. DOPICO CAÍNZOS (2016); einen Blick auf die 

Verwendung der Aeneis in der Didaktik bietet FREUND (2017); für eine anthropologische Analyse vgl. BETTINI 

(2019); für einen aktualisierenden Gesichtspunkt vgl. u.a. GAY (2022). 



Elia Angelo Corsini 

 

 

 

Atti del II convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale             34 

  

trojanischen Schiffbrüchigen an den karthagischen Küsten, wie sie von Ilioneus in Aen. 1, 

539-43 erzählt wird. Andererseits ist die Bitte des Ilioneus um ein Landstück in Latium für 

die Trojaner im siebten Aeneis-Buch (7, 228-30) in Betracht zu ziehen. Bei diesen Passagen 

wird der folgende Fragenkomplex untersucht: Welche Rolle spielen sakral und rechtlich 

konnotierte Details und Dynamiken beim Umgang mit Flüchtlingen in diesen Aeneis-

Szenen? Wie stellt Vergil das Verhältnis zwischen moralischen, sakralen und rechtlichen 

Vorschriften dar? Was für eine Konzeption des menschlichen Rechts und der göttlichen 

Gebote ergibt sich daraus? Wichtige Impulse zu diesen Themen bieten auch die spätantiken 

Vergilkommentare, die die moralischen, sakralen und juristischen Gesichtspunkte in Vergils 

Text hervorheben und eine bestimmte Perzeption der kulturellen Bedeutung seiner Dichtung 

erkennen lassen. 

 

2. Die Abweisung der trojanischen Schiffbrüchigen in Karthago (Aen. 1, 539-43) 

 

Während des am Anfang des Gedichts geschilderten Seesturms wird die trojanische Flotte in 

zwei Gruppen getrennt: Aeneas, Achates und sieben Schiffe segeln in eine ruhige Bucht an 

der Küste (Aen. 1, 170-73), während Ilioneus und drei andere Schiffe vom Sturm 

fortgetrieben werden (1, 128-29 und 180-84). Bei ihrer Ankunft in Karthago wird diese 

zweite Gruppe von einer karthagischen Garnison an der Küste so schlecht aufgenommen, 

dass sich Ilioneus über diese feindliche Haltung beklagt, als er später vor Dido gebracht wird 

(Aen. 1, 539-43): 

 
Quod genus hoc hominum? Quaeue hunc tam barbara morem 

permittit patria? Hospitio prohibemur harenae;   540 

bella cient primaque uetant consistere terra. 

Si genus humanum et mortalia temnitis arma, 

at sperate deos memores fandi atque nefandi. 

 

«Doch was ist das für ein Menschenschlag? Oder welches Land ist so barbarisch, diese 

Sitte zu dulden? Man verwehrt uns das Gastrecht des Strandes! Krieg fangen sie an und 

verbieten es uns, den Küstensaum zu betreten. Wenn ihr Menschenwesen und 

Menschenwaffen verachtet, dann fürchtet zumindest die Götter, die sich guter und böser 

Taten erinnern»2. 

 
Den Versuch der Karthager, die Landung der Trojaner zu verbieten, bezeichnet Ilioneus als 

eine ungewöhnliche und überraschende Grausamkeit3. Dass der trojanische Bote und die 

 
2 Übersetzung nach FINK (2005, 41) mit Änderung in Vers 540. Statt „den gastlichen Strand“ (so Fink) ziehe 

ich es vor, den Ausdruck hospitio […] harenae mit „das Gastrecht des Strandes“ (so HOLZBERG 2015, 77) zu 

übersetzen, um die Verbindung des Wortes hospitium mit dem sakralen und juristischen Bereich deutlicher zu 

unterstreichen. 
3 Die Gründe für das Verhalten der Karthager werden später von Dido erläutert: res dura et regni nouitas me 

talia cogunt / moliri et late finis custode tueri (Aen. 1, 563-64). Die Karthager verteidigen ihre Küste mit 

Waffen, um sich vor möglichen Angriffen vom Meer zu schützen – das lässt ihre Handlungen 

nachvollziehbarer und gerechtfertigter erscheinen. Erst nachdem sie sich vergewissert haben, dass die Trojaner 

weder Feinde noch Plünderer sind (so versichert Ilioneus in Aen. 1, 527-29), nehmen die Karthager sie 

freundlich auf. Es handelt sich also um eine Form der selektiven Gastfreundschaft, die nicht unterschiedslos 

jedem gewährt wird (wie etwa die primitive oder archaisch-rituelle Gastfreundschaft), sondern nur Menschen, 

die sich als vertrauenswürdig erwiesen haben und ihre Identität sowie ihre Absichten offenlegen. Ähnlich ist 

die Situation, die Vergil u.a. im achten Aeneis-Buch beschreibt: Als Aeneas in Pallanteum ankommt, wird er 

nicht sofort willkommen geheißen, sondern zunächst von Pallas nach dem Grund seiner Ankunft befragt (Aen. 

 



Der Umgang mit Flüchtlingen zwischen Moral, Religion und Recht: zu den Reden des Ilioneus in 

Aen. 1, 539-43 und 7, 228-30 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 33-46                                                                 35 

 

Seinen auf dem karthagischen Strand landen und diesen betreten dürfen, erscheint also aus 

diesen Versen als eine Selbstverständlichkeit. Diese Überzeugung des Ilioneus stützt sich 

auf ein grundlegendes Prinzip des menschlichen Zusammenlebens sowie der 

Völkerbeziehungen, nämlich darauf, dass der Strand den Schiffbrüchigen bedingungslos 

offen und frei zugänglich ist. Eine derartige Auffassung scheint vorrechtlich zu sein, da sie 

nicht auf verbindlichen Gesetzen bzw. auf einem Rechtssystem, sondern eher auf 

moralischen und sakralen Regeln beruht, die für alle Menschen gelten, seien sie Mitbürger 

oder Fremde – etwas Ähnliches zu den heutigen ‚Menschenrechten‘4. Diese doppelte 

Konnotation wird auch durch sprachliche Elemente unterstrichen. Dass Ilioneus einerseits 

Karthago als ein barbarisches Land (539-40: barbara […] patria)5 und das Verhalten der 

Karthager als eine Form der Menschenverachtung (542: genus humanum […] temnitis) 

bezeichnet, enthüllt ein deutliches moralisches Urteil. Andererseits betont der Trojaner, dass 

die Götter über gute und schlechte Taten wachen und die Grausamkeit der Menschen 

beurteilen werden (543: sperate deos memores fandi atque nefandi): Die Erwähnung von fas 

und nefas ist ein klarer lexikalischer Hinweis auf die sakrale Konnotation der Aufnahme von 

Flüchtlingen6. Damit ist auch der göttliche Schutz auf die Gäste und die Gastfreundschaft 

bekanntlich verknüpft, für den Jupiter vor allem zuständig ist – daher wird er als Iuppiter 

hospitalis (griech. Ζεὺς ξένιος) bezeichnet –, wie Vergil selbst in Aen. 1, 731 unterstreicht: 

Iuppiter, hospitibus nam te dare iura loquuntur7. 

Diese moralische und sakrale Dimension, die unter anderem den Respekt vor dem hospitium 

harenae (540) für die Schiffbrüchigen konnotiert, wird in Donats Kommentar deutlich 

hervorgehoben (Claud. Don. Aen. 1, 540 pp. 108,23-109,1): 

 
Hospitio prohibemur harenae: probatio plenissimae inhumanitatis: prohibemur in 

harenis consistere, quid fieret, si humano more tectorum hospitium peteremus? Bella 

cient: non saltem leniter prohibent, sed more bellandi utuntur hostilibus animis. Bella 

cient: bella, inquit, non patiuntur, sed inferunt. Primaque uetant consistere terra; 

dixerat enim uentis maria omnia uecti oramus, ut misericordia dignos ostenderet in illa 

terra, quae, licet inutilis et deserta, naufragos tamen prima susceperat. 

 

«Man verwehrt uns das Gastrecht des Strandes»: ein Beweis vollkommenster 

Unmenschlichkeit. Man verwehrt uns, auf den Stränden zu verweilen – was würde 

passieren, wenn wir nach menschlicher Sitte die Häuser um Gastfreundschaft bitten 

würden? «Krieg fangen sie an»: Sie verwehren uns nicht einmal milde, sondern 

verhalten sich mit feindseliger Gesinnung nach dem kriegerischen Gebrauch. «Krieg 

fangen sie an»: Den Krieg erleiden sie nicht, sagt Ilioneus, sondern selbst beginnen. 

«Und sie verbieten es uns, den Küstensaum zu betreten»: Ilioneus hatte nämlich gesagt 

«von Winden über sämtliche Meere getrieben, bitten wir» [Aen. 1, 524-25], um zu 

zeigen, dass die Trojaner Mitleid verdienen, auch in jenem Land, das, wenn auch 

 
8, 110b-14). Zum Unterschied zwischen selektiver und primitiver Gastfreundschaft siehe u.a. DOPICO CAÍNZOS 

(2016, 192-93) mit weiterer Literatur. 
4 Für einen Vergleich mit den heutigen Menschenrechten vgl. u.a. BETTINI (2019, 21-25) und GAY (2022, 129-

30). 
5 Zum Adjektiv barbarus, das normalerweise als Synonym für inhumanus verwendet wird, vgl. u.a. MONTI 

(1981, 13). 
6 Zur moralischen und sakralen Konnotation der Aufnahme von Schiffbrüchigen und im Allgemeinen der 

Gastfreundschaft vgl. u.a. NYBAKKEN (1946) und NICOLS (2011). S.u. auch Anm. 7. 
7 Zu diesem Vers vgl. u.a. DEGL’INNOCENTI PIERINI, Hospes / hospitium, in EV II (1985, 860), KHAN (2002) 

und DOPICO CAÍNZOS (2016), mit weiteren Überlegungen zu Iuppiter hospitalis ~ Ζεὺς ξένιος sowie zu den 

anderen Gottheiten (u.a. die Penaten, wie in CIC. Ver. 4, 48), die als Schützer der Gastfreundschaft betrachtet 

wurden; dazu auch F. DE MARTINO, Hospes / hospitium, in EV II (1985, 858-59). 



Elia Angelo Corsini 

 

 

 

Atti del II convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale             36 

  

unfruchtbar und öde, dennoch als erstes die Schiffbrüchigen aufgenommen hatte. 

 

Die Verwendung von Ausdrücken wie plenissima inhumanitas und hostiles animi zeigt 

deutlich, dass das Verhalten der Karthager in die moralische Kategorie der Grausamkeit, der 

Unmenschlichkeit einzuordnen ist. In ähnlicher Weise erklärt Donat auch den Grund, warum 

sich Ilioneus erwartet, am Strand willkommen geheißen zu werden: Obwohl es sich um ein 

unfruchtbares und unbewohntes Land handelt, ist es doch das erste, das Schiffbrüchige 

aufnehmen kann (naufragos tamen prima susceperat). In ihrer elementaren, fast banalen 

Einfachheit unterstreicht diese Aussage sehr deutlich, wie natürlich und selbstverständlich es 

ist, den Schiffbrüchigen die Möglichkeit zu erkennen, am Strand zu landen: Es handelt sich 

um eine einfache Geste der Menschlichkeit (humanitas). 

Weitere interessante Aspekte werden in den Kommentaren von Servius und Servius auctus 

ad locum hervorgehoben (Serv. und Serv. auct. Aen. 1, 540): 

 
HOSPITIO PROHIBEMUR HARENAE ut alibi l itusque rogamus; occupantis est enim 

possessio litoris. Unde ostenduntur crudeles qui etiam a communibus prohibeant. 

HOSPITIO PROHIBEMUR HARENAE ut alibi li tusque rogamus innocuum. Litus enim 

iure gentium commune omnibus fuit et occupantis solebat eius esse possessio. Cicero in 

Rosciana nam quid est  tam commune, quam spiri tus uiuis,  terra mortuis,  

mare f luctuantibus, l i tus eiectis?  Unde ostenduntur crudeles qui etiam a 

communibus prohibeant. 

 

MAN VERWEHRT UNS DAS GASTRECHT DES STRANDES und anderswo «wir bitten um ein 

Stück Strand» [Aen. 7, 229-30]; denn der Strand gehört dem Okkupanten. Daher 

erweisen sich diejenigen, die sogar den Zugang zu Gemeingütern verwehren, als 

grausam. MAN VERWEHRT UNS DAS GASTRECHT DES STRANDES und anderswo «wir bitten 

um ein harmloses Stück Strand» [Aen. 7, 229-30]. Denn der Strand war nach dem 

Völkerrecht allen gemeinsam und gehörte normalerweise dem Okkupanten. In der Rede 

für Sextus Roscius sagt Cicero: «Denn was ist so allgemein, wie die Luft für die 

Lebenden, die Erde für die Toten, das Meer für die Seefahrer und der Strand für die 

Schiffbrüchigen?» [Cic. S. Rosc. 72]. Daher erweisen sich diejenigen, die sogar den 

Zugang zu Gemeingütern verwehren, als grausam. 

 
Wie schon bei Donat, betont Servius zum einen die Grausamkeit (crudeles) derjenigen, die 

jemandem den Zugang zu Gütern verwehren, die allen gehören (communia)8. Mit dieser 

Behauptung und dem Adjektiv crudeles, das dem vergilischen Syntagma barbara patria 

(Aen. 1, 539-40) entspricht, tritt eine moralische Verurteilung des karthagischen Verhaltens 

deutlich hervor. 

Zum anderen ist auch der von Servius auctus vorgeschlagene Vergleich mit Ciceros Zitat 

aus der Rede Pro S. Roscio Amerino bedeutungsvoll. In dieser Passage (S. Rosc. 72) 

bezeichnet Cicero den Strand als den geeignetsten und natürlichsten Ort für Schiffbrüchige, 

genau wie die Luft das natürliche Vorrecht der Lebenden, die Erde das der Toten und das 

Meer das der Seefahrer sind9. Eine derartige Äußerung über diese Güter entspricht einerseits 

einer Auffassung, die im Allgemeinen bei mehreren Völkern des Mittelmeerraums verbreitet 
 

8 Bei dieser Definition communia, die normalerweise in den Handbüchern verwendet wird (vgl. u.a. HONSELL 

20158, 50 und 206) und auch hier gewählt wurde, ist der Unterschied zwischen diesen Gütern und den 

Gemeingütern im modernen Sinne immer zu berücksichtigen – beispielsweise können die heutigen 

Gemeingüter im Gegensatz zu denen communia von Privatpersonen nicht okkupiert werden; dazu vgl. u.a. 

FIORENTINI (2017) und (2019). 
9 Für eine ähnliche Auffassung bei Cicero vgl. z.B. auch Orat. 107 und Off. 1, 50-52. Für weitere literarische 

Quellen s.u. Anm. 21. 



Der Umgang mit Flüchtlingen zwischen Moral, Religion und Recht: zu den Reden des Ilioneus in 

Aen. 1, 539-43 und 7, 228-30 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 33-46                                                                 37 

 

war, wie unter anderem bei den Griechen10. Andererseits spiegelt sie auch die stoischen 

Doktrinen wider, die sich auf eine universalistische Auffassung sowie den Begriff der 

humanitas stützten11. Servius auctus unterstreicht nicht nur die moralische Dimension der 

Aufnahme von Schiffbrüchigen, die auch bei anderen Kulturen verbreitet war, sondern 

verbindet das in Vergils Text vorkommende Denkmuster mit einer bestimmten 

philosophischen Auffassung, die unter anderem auch Cicero teilte. 

Darüber hinaus zählen sowohl Servius als auch Servius auctus den Strand (litus) zu den 

communia, nämlich zu den Gütern, die allen gemeinsam gehören. Dazu bieten sie auch 

Informationen über den Besitz des Strands (possessio litoris), den ein Okkupant (occupans) 

erwerben kann. Servius auctus verweist auch auf die allgemeine Rechtskategorie, in die der 

rechtliche Status des Strandes einzuordnen ist, nämlich das ius gentium. Obwohl es nicht das 

Ziel dieses Beitrags ist, die uexata quaestio zur Rechtsstellung des Ufers und des Meers im 

römischen Recht zu betrachten12, ist es interessant, dass die von Servius auctus gelieferten 

Informationen zumindest auf einer allgemeinen Ebene mit denen übereinstimmen, die auch 

in den römischen Rechtsquellen bewiesen werden. Jenseits der spezifischen, technischen 

Implikationen wird das litus auch von einigen Juristen zu den communia gezählt, wie zum 

Beispiel von Marcianus (2.-3. Jh. n. Chr.)13; dass der Strand im Rahmen des ius gentium 

reguliert wird, wird schon von Gaius (2. Jh. n. Chr.) dargestellt14; die Möglichkeit, einen 

Teil der Küste zu okkupieren – etwa durch die Errichtung eines Gebäudes – und in Besitz zu 

nehmen, wird ebenfalls von Neratius (1.-2. Jh. n. Chr.) und Ulpianus (2.-3. Jh. n. Chr.) 

skizziert15. 

Ohne eine direkte Beziehung zwischen dem Kommentar des Servius und den gerade 

erwähnten Rechtsquellen zu suggerieren, ist es dennoch bedeutungsvoll, dass einige 

Ähnlichkeiten zwischen den Aussagen des Kommentators und der rechtlichen Tradition 

bestehen, wenn auch nur in allgemeiner Hinsicht. Obwohl er nicht auf die juristische 

Komplexität der Rechtstellung des Strandes in technischer Hinsicht eingeht, zeigt Servius 

also eine gewisse Vertrautheit mit der juristischen Debatte über dieses Thema. Interessant ist 

auch der kulturelle Mechanismus, der der Interpretation des Servius zugrunde liegt: Der 

Kommentator greift auf präzise juristische Kategorien zurück, um Vergils Text zu 

 
10 Über die Konzeption des Strandes und des Meers bei den Griechen und anderen Völkern des 

Mittelmeerraums vgl. u.a. PURPURA (2004) und ORTU (2017, 165), mit weiterer Literatur. In Bezug auf die 

freie Fischerei im Meer vgl. z.B. Plat. Lg. 824b (ἐνυγροθηρευτὴν δέ, πλὴν ἐν λιμέσιν καὶ ἱεροῖς ποταμοῖς τε 

καὶ ἕλεσι καὶ λίμναις, ἐν τοῖς ἄλλοις δὲ ἐξέστω θηρεύειν, μὴ χρώμενον ὀπῶν ἀναθολώσει μόνον). 
11 Vgl. SINI (2008), LAMBRINI (2017, 405-409) und ORTU (2017, 166-67), mit weiterer Literatur. Über die 

Einflüsse des Stoizismus bei Ciceros Konzeption der communia und des Eigentums vgl. z.B. BARLOW (2012). 
12 Die Literatur zu den res communes omnium sowie zur Rechtsstellung des Meers und der Küste ist 

umfangreich und hat die Komplexität dieser Themen sowie die unterschiedlichen und manchmal sich 

widersprechenden Meinungen der römischen Jurisprudenz hervorgehoben – diese Rechtsunsicherheit wird u.a. 

von Cicero schon im 1. Jh. v. Chr. deutlich belegt (Top. 32). Zu den res communes omnium vgl. u.a. FIORENTINI 

(2017) und (2019), BASILE (2020) und DURSI (2023); zum Meer und Wasser vgl. z.B. PURPURA (2004), ORTU 

(2017) und GALGANO (2021) mit weiterer Literatur; zum Strand vgl. u.a. D’AMATI (2016a) und (2016b) sowie 

LAMBRINI (2017, 396, Anm. 7) mit weiterer Literatur. 
13 Vgl. Marcian. Dig. 1, 8, 2, 1: et quidem naturali iure omnium communia sunt illa: aer, aqua profluens, et 

mare, et per hoc litora maris. Zur Interpretation dieses Abschnitts vgl. u.a. ORTU (2017, 182-84). 
14 Vgl. Gaius Dig. 1, 8, 5 pr.: riparum usus publicus est iure gentium sicut ipsius fluminis (vgl. auch Inst. 2, 1, 

4-5). Dazu u.a. ORTU (2017, 175-78), die die historische Entwicklung der juristischen Konzeption des Meeres 

und des Strandes im Rahmen des ius ciuile, des ius gentium und zuletzt des ius naturale rekonstruiert. 
15 Vgl. Nerat. Dig. 41, 1, 14 pr. (quod in litore quis aedificauerit, eius erit: nam litora publica non ita sunt, ut 

ea, quae in patrimonio sunt populi, sed ut ea, quae primum a natura prodita sunt et in nullius adhuc dominium 

peruenerunt […]) bzw. Ulp. Dig. 39, 1, 1, 18 (quod si quis in mare uel in litore aedificet, licet in suo non 

aedificet, iure tamen gentium suum facit […]). Zu beiden Abschnitten vgl. u.a. ORTU (2017, 173-75); zum Bau 

von Gebäuden auf dem Strand vgl. zuletzt D’AMATI (2016a). 



Elia Angelo Corsini 

 

 

 

Atti del II convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale             38 

  

kommentieren, der in seinen Augen also juristische Anhaltspunkte enthält. 

 

3. Die Bitte des Ilioneus um ein Landstück in Latium (Aen. 7, 228-30)  

 

Zusätzlich zu diesen moralischen, philosophischen und juristischen Überlegungen schlagen 

sowohl Servius als auch Servius auctus in ihrem Kommentar zu Aen. 1, 540 einen Vergleich 

zwischen diesem Vers und dem Ausdruck litusque rogamus (innocuum) in Aen. 7, 229-30 

vor. Dieser Passus des siebten Buchs gehört zur direkten Rede des Ilioneus an Latinus, in 

der der trojanische Bote dem König erklärt, warum Aeneas und die Seinen in Latium 

angekommen sind und wonach sie in diesem Land suchen (Aen. 7, 228-30): 

 
Diluuio ex illo tot uasta per aequora uecti 

dis sedem exiguam patriis litusque rogamus 

innocuum et cunctis undamque auramque patentem.   230 

 

«Nach jener verheerenden Sturmflut sind wir über so viele weite Meere gefahren und 

bitten nun für die Götter unseres Volkes um ein bescheidenes Heim, um ein 

ungefährliches Gestade und um Wasser und Luft, die allen gemeinsam gehören»16. 

 
Ilioneus bittet den König um einen kleinen Wohnsitz (229: sedem exiguam) und um ein 

ungefährliches Gestade (229-30: litusque rogamus / innocuum), wo die vor kurzem in 

Latium gelandeten Teukrer sich niederlassen dürfen. Um die Unterstützung des Latinus zu 

gewinnen, wendet Ilioneus in diesen Versen zwei unterschiedliche Strategien an17. Auf der 

lexikalischen Ebene treten Adjektive auf, die das Anliegen der Trojaner weniger prätentiös 

erscheinen lassen: Der Ort für ihre neue Heimat wird als klein (229: sedem exiguam) und 

das Landstück als innocuum (230) bezeichnet, was wahrscheinlich im Sinne von 

‚ungefährlich‘ zu verstehen ist18. Darüber hinaus verknüpft Ilioneus den Strand mit Luft und 

Wasser, die als Güter definiert werden, die für alle offen und zugänglich sind – die 

Verwendung des Substantivs communia bzw. des Adjektivs communis in den spätantiken 

Kommentaren ad locum ist in dieser Hinsicht relevant19. Obwohl das Wort litus in Vergils 

Text (229) grammatikalisch nicht mit der Partizipialkonstruktion cunctis [...] patentem (230) 

 
16 Übersetzung nach FINK (2005, 313) mit Änderung in Vers 230: Statt ‚sicheres‘ (so Fink) bevorzuge ich, das 

Adjektiv innocuum mit ‚ungefährliches‘ zu übersetzen. Dazu s.u. Anm. 18. 
17 Die rhetorische Wirkung wird im Verlauf der Rede weiter verstärkt, indem Ilioneus z.B. versichert, dass die 

Trojaner den Latinern keine Schande bringen (Aen. 7, 231), sondern vielmehr ihren Ruhm mehren (231-32) 

und sich stets dankbar zeigen werden (232); auch die Tatsache, dass viele Völker die Trojaner gebeten haben, 

sich ihnen anzuschließen (236-38), hilft dabei, die Bitte der Trojaner für Latinus nicht nur akzeptabel, sondern 

sogar attraktiv erscheinen zu lassen. Für weitere Überlegungen zur rhetorischen Struktur der Rede des Ilioneus 

vgl. u.a. Claud. Don. Aen. 7, 225 p. 36,15-37,4 und HIGHET (1972, 52-55). 
18 Für diese aktive Bedeutung des Adjektivs innocuus (‚harmlos‘) vgl. z.B. ThlL VII.1, s. v. innocuus, 1708,71-

76, HORSFALL (2000, 178-79), HOLZBERG (2015, 363) und BINDER (2019, 36). Demgegenüber wurde innocuus 

auch im passiven Sinne interpretiert und als ‚sicher‘ o.Ä. übersetzt (vgl. u.a. Serv. ad loc., Claud. Don. Aen. 7, 

230 pp. 36,31-37,1 und FINK 2005, 313, auf der Basis von Aen. 10, 301-302). 
19 Vgl. Serv. Aen. 7, 230 (CUNCTIS UNDAMQUE AVRAMQUE PATENTEM ista enim communia sunt) und Claud. Don. 

Aen. 7, 230 pp. 36,29-37,4 (litus, inquit, rogamus innocuum et cunctis undamque auramque patentem: quid 

tam humanum et tam simplex, morari uelle in litore, nullius molestiam pati, nullum onerari praesentia 

peregrini, uti aura, quam omnibus praestitit rerum natura communem, et habere aquae perennis copiam, quae 

nescit detrimenta, cum tollitur de sinu fontis aut de cursu fluminis rapitur?). Donat betrachtet das Wasser als 

ein Gut, das nicht beeinträchtigt wird (nescit detrimenta), wenn es von jemandem genutzt wird: Für eine 

ähnliche Auffassung in Bezug auf Wasser aber auch auf Feuer u.Ä. vgl. Cic. Off. 1, 50-52, auf der Basis von 

Enn. scen. 398-400 Vahlen (= 366-68 Ribbeck3); dazu LAMBRINI (2017, 406-408). Zum Unterschied beim 

Zugang zu Luft und Wasser vgl. GALGANO (2021, 131). 



Der Umgang mit Flüchtlingen zwischen Moral, Religion und Recht: zu den Reden des Ilioneus in 

Aen. 1, 539-43 und 7, 228-30 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 33-46                                                                 39 

 

verbunden ist, scheint auch der Strand in derselben Situation wie Luft und Wasser 

(undamque auramque) zu sein und somit als ein für alle verfügbares Gut zu gelten20 – darauf 

werden wir aber unten noch einmal zurückkommen. Dass Luft, Wasser und Strand (allein 

oder auch mit anderen Elementen) zu den communia gezählt werden, wird übrigens nicht 

nur in literarischen, sondern auch in juristischen Quellen bestätigt, sowohl in vorvergilischer 

als auch in späterer Epoche21. 

Indem sie Aen. 7, 230 im oben erwähnten Kommentar zu Aen. 1, 540 zitieren, suggerieren 

Servius und Servius auctus, dass beiden Passagen dieselbe Konzeption des Strands zugrunde 

liegt – und diese Interpretation wird auch in der modernen Forschung aufgenommen22. Da 

der litus nach dem ius gentium ein allen gemeinsam gehörendes Gut (commune) ist – so 

lesen wir im Kommentar des Servius auctus –, kann Ilioneus einerseits für die trojanischen 

Schiffbrüchigen das Recht beanspruchen, an der karthagischen Küste zu landen, und 

andererseits Latinus um ein Stück Küste bitten, an dem sich die Trojaner niederlassen 

können. Der Parallelismus zwischen den beiden Szenen wird im Übrigen durch weitere 

Ähnlichkeiten verstärkt: In beiden Fällen handelt es sich um eine direkte Rede des Ilioneus 

in Gegenwart einer Herrscherin bzw. eines Herrschers, der um Gastfreundschaft für Aeneas 

und die Seinen in einem neuen Land bittet; beide Episoden kennzeichnen dazu den Anfang 

der zwei Hälften des Gedichts, nämlich der odysseischen im ersten Buch und der iliadischen 

im siebten Buch; die Länge beider Reden ist auch ähnlich (siebenunddreißig Verse im ersten 

Fall und sechsunddreißig Verse im zweiten)23. 

Obwohl diese Ähnlichkeiten zahlreich und offensichtlich sind, sollten jedoch auch die 

bedeutungsvollen Unterschiede zwischen den beiden Passagen beachtet werden. Der 

Kontext, in dem Ilioneus in Aen. 1, 539-43 spricht, unterscheidet sich in der Tat erheblich 

von dem in Aen. 7, 228-30, und dies hat interessante Konsequenzen für die Interpretation der 

beiden Abschnitte24. Im ersten Buch erreichen die Trojaner die Küste Karthagos nach einem 

Schiffbruch; dort erwarten sie sich, am Strand freundlich aufgenommen und unterstützt zu 

werden und nach der Reparatur ihrer Flotte weitersegeln zu können25. Ihre Landung in 

Karthago ist also zufällig und notgedrungen, und ihr Aufenthalt muss zumindest in den 

ursprünglichen Absichten der Trojaner vorübergehend sein. Demgegenüber kommen die 

Trojaner im siebten Buch freiwillig in Latium an, ohne von einem Seesturm getrieben 

worden zu sein26, und beabsichtigen, sich dauerhaft an der Mündung des Tibers 
 

20 Dass der Strand in Aen. 7, 229-30 genau wie die bald darauf erwähnten Luft und Wasser zu betrachten ist, 

vermuten u.a. auch STELLA MARANCA (1930, 583-85), PARATORE (19912, 164-65), HORSFALL (2000, 179) und 

LAMBRINI (2017, 403). 
21 Für literarische Zeugnisse vgl. z.B. Pl. Rud. 975. 977. 981 (dazu PELLECCHI 2013, 133-34); Cic. S. Rosc. 72 

und Orat. 107 (s.o. §2 und Anm. 9); Ov. Met. 6, 349-55 über Wasser, Licht und Luft (dazu ROSATI 2009, 302-

303); Sen. Ben. 4, 28, 3; Petr. 100, 1 über Sonnen-, Mond- und Sternenlicht und Wasser. Für die juristischen 

Quellen s.o. Anm. 13-15. Zu diesen und weiteren Texten vgl. u.a. HORSFALL (2000, 179), LAMBRINI (2017, 

402-14) und ORTU (2017, 161-70) mit weiterer Literatur. 
22 Vgl. u.a. PARATORE (19912, 164-65) und LAMBRINI (2017, 403, Anm. 46) mit weiterer Literatur. 
23 Zu diesen und weiteren in der Forschung schon unterstrichenen Ähnlichkeiten zwischen den zwei direkten 

Reden des Ilioneus, einmal an Dido (Aen. 1, 522-58) und einmal an Latinus (7, 213-48), vgl. u.a. MILANESE, 

Ilioneo, in EV II (1985), 913-14 und CAIRNS (1989, 64-65); dazu auch HIGHET (1972, 52-55), MONTI (1981, 

10-12) und POLLIO (2006, 189-92). 
24 Dazu u.a. HORSFALL (2000, 170), mit weiterer Literatur. 
25 Darin besteht tatsächlich die Bitte des Ilioneus in Aen. 1, 551-52: quassatam uentis liceat subducere classem 

/ et siluis aptare trabes et stringere remos. 
26 Auf diesen Unterschied lenkt Vergil möglicherweise auch durch einen kontrastierenden intertextuellen 

Verweis die Aufmerksamkeit der Leserschaft. In Aen. 7, 213-14 (nec fluctibus actos / atra subegit hiems uestris 

succedere terris) erklärt Ilioneus Latinus, dass die Trojaner nicht zufällig durch einen Sturm nach Latium 

verschlagen wurden, sondern aus eigenem Willen dort angekommen sind. Mit diesen Worten antwortet der 

Trojaner auf die vorherige Rede des Latinus, der die Trojaner als Gäste willkommen hieß, unabhängig davon, 

 



Elia Angelo Corsini 

 

 

 

Atti del II convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale             40 

  

niederzulassen. Ihre Ankunft ist also geplant und kündigt eine dauerhafte Ansiedlung an. 

Doch in diesen zwei unterschiedlichen Situationen appelliert Ilioneus an denselben 

Grundsatz, nämlich dass der Strand allen offen steht und gehört. Im ersten Abschnitt (Aen. 1, 

539-43) ist die Beanspruchung dieser Verhaltensregel völlig berechtigt, da die Trojaner 

Schiffbruch erlitten hatten und sich nur retten konnten, indem sie am nächstgelegenen 

Strand, nämlich an der karthagischen Küste, landeten. Demgegenüber scheint es im zweiten 

Passus (Aen. 7, 228-30), als würde Ilioneus auf dieselbe Auffassung des Strands verweisen, 

um eine Bitte zu legitimieren, die an sich schon anspruchsvoll, wenn nicht sogar anmaßend 

ist: Wenn auch der Strand ein allen gehörendes und für alle zugängliches Gut wie Luft und 

Wasser ist, berechtigt dieser Grundsatz nicht, dass eine Gruppe von Seefahrern ihre Stadt im 

Küstengebiet eines fremden Königreichs gründen will. Es scheint, als würde Ilioneus ein 

allgemein gültiges Prinzip ausnutzen, um den Trojanern einen Vorteil zu verschaffen. 

Anders gesagt will der trojanische Bote Latinus davon überzeugen, den Teukrern ein 

Landstück abzutreten, auf das sie eigentlich kein Recht haben, zumindest nach menschlichen 

Gepflogenheiten. 

Dass Vergil selbst diesen Anspruch der Trojaner als etwas ungewöhnlich und sogar 

unrechtmäßig darstellt, wird durch mindestens drei weitere Aspekte suggeriert, ja sogar 

betont. Zum einen ist die Bitte des Ilioneus sozusagen fiktiv, wie die Leserschaft weiß: Als 

der Bote Latinus um ein Stück Küste für die Begründung einer neuen Heimat bittet, hat 

Aeneas in der Tat bereits einen neuen Wohnsitz für die Trojaner errichtet (Aen. 7, 157-59). 

Dass diese Stadt eher die Charakterzüge eines Lagers hat und dass sie nicht mit dem 

endgültigen Sitz der Trojaner, d.h. Lavinium, zu identifizieren ist27, ändert nichts an der 

Tatsache, dass die Teukrer sich in Latium bereits angesiedelt haben, bevor sie die Erlaubnis 

des Latinus bekommen haben28. Zum anderen könnte die grammatikalische Struktur von 

Aen. 7, 229-30 womöglich eine tiefere Bedeutung haben, als oben angenommen29. Dass sich 

der Ausdruck cunctis […] patentem morphologisch nur auf undamque auramque und nicht 

auf litus beziehen kann, könnte indirekt suggerieren, dass sich Ilioneus bewusst ist, dass die 

Bitte um Land anders als die um Wasser und Luft ist. Indem er den Strand, die Luft und das 

Wasser zusammen erwähnt und ideell verknüpft (wie Servius ad Aen. 1, 539 übrigens 

unterstreicht), aber sie grammatikalisch trennt, kennzeichnet Vergil die Worte des Ilioneus 

und daher seine Bitte um Land durch eine gewisse Ambiguität. Zuletzt – und das ist der 

offenkundigste Aspekt – wird der umstrittene Charakter der trojanischen Bitte um Land auch 

dadurch gezeigt, dass sowohl die Latiner als auch die Rutuler diese Anfrage ablehnen und 

gegen die Teukrer und ihre Ansiedlung in Latium kämpfen. Die Gründe dieses Konflikts 

werden von mehreren Figuren des Gedichts deutlich benannt. Die Königin Amata beschreibt 

Aeneas als einen treulosen Plünderer (7, 362: perfidus […] praedo), der ihre Tochter 

 
ob sie aus Versehen nach Latium gekommen sind oder von Stürmen dorthin getrieben wurden (7, 199: siue 

errore uiae seu tempestatibus acti). Obwohl der Ausdruck nec fluctibus actos in Vers 213 daher einen 

deutlichen Hinweis auf tempestatibus acti in Vers 199 darstellt, erinnert er jedoch auch an eine andere Stelle 

des Gedichts: In Aen. 1, 333 sagt Aeneas zu Venus, dass er und die Seinen von Wind und gewaltigen Wellen an 

eine fremde Küste (die von Karthago) verschlagen wurden (uento huc uastis et fluctibus acti). Aen. 1, 333 und 

7, 213 sind die einzigen Stellen in Vergils Werken, in denen das Versende fluctibus acti bzw. actos vorkommt, 

und zeigen daher eine deutliche intertextuelle Verbindung. Doch gerade die Negation nec in der zweiten 

Passage hebt unmissverständlich hervor, wie grundlegend unterschiedlich die Situation in Latium im Vergleich 

zur Ankunft an der karthagischen Küste ist. 
27 Zur Darstellung dieses von Aeneas begründeten Sitzes, der sowohl die Charakterzüge eines Lagers als auch 

die einer Stadt hat, sowie zur Identifikation dieses ‚neuen Trojas‘ vgl. u.a. CASTAGNOLI, Troia nel Lazio, in EV 

V.1 (1990, 289-90) und ESTEFANÍA (2006). 
28 Dazu u.a. FLETCHER (2014, 226-29). 
29 S.o. Anm. 20. 



Der Umgang mit Flüchtlingen zwischen Moral, Religion und Recht: zu den Reden des Ilioneus in 

Aen. 1, 539-43 und 7, 228-30 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 33-46                                                                 41 

 

Lavinia entführen und ihren Neffen Turnus der Ehefrau und der Herrschaft berauben will. 

Um den rutulischen König zum Kampf gegen die Trojaner anzutreiben, erinnert Alekto ihn 

daran, dass Latinus seine Erwartungen enttäuscht hat, indem er seine Tochter und sein Reich 

Aeneas geboten hat30. Eine ähnliche Beschwerde bringt auch Turnus vor, als er in 

Gegenwart von Latinus diejenigen Untertanen unterstützt, die die Trojaner bekämpfen 

wollen31. Diese Passagen zeigen, dass der Kriegsfall nicht nur in der Ankunft und in der 

Aufnahme der Flüchtlinge besteht, sondern auch im Wechseln des politischen 

Gleichgewichts, das die Ansiedlung der Trojaner in Latium verursacht. Der Versuch der 

Trojaner, sich in Latium niederzulassen, wird von den Einheimischen als eine Verletzung 

ihrer Rechte wahrgenommen: Der Wunsch, ihre Interessen und ihre Vorrechte zu schützen, 

ist einer der Gründe, warum Latiner und Rutuler gegen die Teukrer kämpfen wollen32. 

Der letztendliche Erfolg der Trojaner wird also nicht durch eine Legitimierung ihrer 

Forderungen nach menschlicher Perspektive garantiert. Vielmehr hängt die Erfüllung ihrer 

Mission auch von der göttlichen Gunst ab, wie die folgenden Aspekte unter anderem zeigen. 

Wie Ilioneus selbst erklärt, ist der Wohnsitz, den die Trojaner in Latium begründen wollen, 

für ihre Götter bestimmt, d.h. für Trojas Penaten (Aen. 7, 229: dii patrii), die Aeneas auf 

seiner Reise mitbrachte. Gleichermaßen ist der göttliche Einfluss auf Latinus bei der 

Aufnahme der trojanischen Flüchtlingen auch zu unterstreichen. Aus einem Orakel seines 

Vaters, des Gottes Faunus, hatte der König von der zukünftigen Ankunft von Migranten 

erfahren, die ein glorreiches Reich in Latium begründen werden33. Wenn der König die 

Trojaner in seinem Reich aufnimmt, ihnen das gewünschte Land gewährt und Aeneas 

Lavinia als Ehefrau bietet, ist er sich bewusst, dass die Teukrer die vom Orakel 

angekündigten und von den Gottheiten geschützten Flüchtlinge sind (Aen. 7, 249-58)34. 

Schließlich wird der endgültige Sieg der Trojaner in Italien von den Göttern festgestellt, wie 

der bekannte Dialog zwischen Jupiter und Juno am Ende des Gedichts zeigt (Aen. 12, 791-

842). Der Krieg zwischen Trojanern und Italikern ist nicht nur eine Konfrontation 

unterschiedlicher menschlicher Interessen, sondern involviert auch die göttliche Sphäre. Die 

Gründung der Stadt und des Geschlechts, denen die Römer entstammen werden, ist eine 

Aufgabe, die über die Gesetze und Bedürfnisse der Menschen hinausgeht und vom Schicksal 

(Fatum) und den Göttern geschützt wird. Dank dieser sakralen und übermenschlichen 

Dimension können die Trojaner in Latium landen, Latinus um ein Land für sich bitten, ihre 

 
30 Vgl. Alektos direkte Rede in Aen. 7, 421-24: Turne, tot incassum fusos patiere labores, / et tua Dardaniis 

transcribi sceptra colonis? / Rex tibi coniugium et quaesitas sanguine dotes / abnegat, externusque in regnum 

quaeritur heres. Dazu u.a. GEBHARDT (2009, 255) und ROHMAN (2022, 562). 
31 Vgl. Aen. 7, 577-79: Turnus adest medioque in crimine caedis et igni / terrorem ingeminat: Teucros in regna 

uocari, / stirpem admisceri Phrygiam, se limine pelli. Im Allgemeinen zur Darstellung der Trojaner als 

Eindringlinge vgl. u.a. NETHERCUT 1968. 
32 Diese Gründe, die an sich verständlich erscheinen, können in manchen Fällen jedoch entarten: Zusammen 

mit dem Wunsch, die eigene Heimat zu schützen, entwickeln einige Figuren auch Hass und Verachtung 

gegenüber den trojanischen Flüchtlingen, die wegen ihrer Sitten und ihres Aussehens verspottet werden. So 

passiert es u.a. in den berühmten Reden von Numanus Remulus (Aen. 9, 598-620), Turnus (12, 95-100) und 

davor von Iarbas (4, 206-18). Für einen Vergleich zwischen den Reden des Turnus und des Iarbas vgl. u.a. 

RIVOLTELLA (2016, 594-95); zur «retorica (perdente) della purezza primitiva», die von Numanus Remulus 

geäußert wird, vgl. FUCECCHI (2018, 78-80). 
33 Zum Orakel des Faunus vgl. Aen. 7, 81-106. Dazu sind aber auch die zwei anderen Prodigien zu erwähnen, 

nämlich das der Bienen, die am Ast des für die Latiner heiligen Lorbeerbaums hängen (7, 59-70), und das der 

brennenden Haaren Lavinias (7, 71-80). 
34 Zum Bewusstsein des Latinus in diesen Versen vgl. u.a. RICOTTILLI (1992, 193-99) und FUCECCHI (2018, 

73). 



Elia Angelo Corsini 

 

 

 

Atti del II convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale             42 

  

eigene Stadt gründen und eine neue Heimat aufbauen35. 

 

4. Schlussfolgerung 

 

In den analysierten Aeneis-Szenen stellt Vergil die vielfältigen Implikationen des Umgangs 

mit den trojanischen Flüchtlingen dar. Wie in Aen. 1, 539-43 gezeigt wird, ist die Bewirtung 

eines Schiffbrüchigen am Strand eine Geste der Menschlichkeit, die einen moralischen Wert 

hat und auch die Zustimmung der Götter hervorruft. Es gibt eine Reihe von 

Verhaltensregeln, die für alle Menschen und Völker gelten: Ein Verstoß gegen diese 

Vorschriften zieht die moralische Verurteilung der anderen Menschen sowie die Bestrafung 

durch die Götter nach sich. Dass diese Dynamik in der römischen Mentalität aber auch eine 

rechtliche Konnotation erhält, hebt Servius in seinem Kommentar zu Aen. 1, 540 sehr 

wirkungsvoll hervor. Der Kommentator sieht in diesem Aeneis-Abschnitt die poetische 

Darstellung einer sakralen und moralischen Konzeption in einem mythischen Kontext, die 

die spätere und von Servius bekannte Rechtstradition vertieft und technisch kodifiziert. 

Demgegenüber enthüllt der Vergleich mit Aen. 7, 228-30 eine Dynamik, die durch eine 

gewisse Ambiguität gekennzeichnet wird. Die Bitte des Ilioneus um ein Landstück in 

Latium stützt sich auf eine Auffassung des Strands, die der in Aen. 1, 540 geäußerten 

Deutung sehr ähnelt. Die Unterschiede zwischen den in diesen zwei Passagen dargestellten 

Situationen deuten jedoch darauf hin, dass Ilioneus sich vielleicht unsachgemäß auf ein 

Grundprinzip des menschlichen Zusammenlebens beruft, um die Ansiedlung der Trojaner in 

Latium zu fördern. Der Krieg zwischen Trojanern und Italikern zeigt somit die 

Gegenüberstellung zwischen zwei unterschiedlichen Bedürfnissen: Die Trojaner möchten 

sich in Latium niederlassen, um eine neue Heimat zu begründen, während die Italiker ihr 

Land und ihre Interessen schützen wollen. Mit dem Krieg und dem Sieg der Trojaner stellt 

Vergil eine Art Zusammenstoß zwischen dem menschlichen Recht und dem Schicksalsplan 

dar und deutet an, dass Ersteres den Bedürfnissen Letzteren nachgeben muss. 

In der Aeneis unterstreicht Vergil also die moralische, sakrale und rechtliche Dimension der 

vielfältigen Umgänge mit den trojanischen Flüchtlingen und zeigt dadurch die Komplexität 

dieser menschlichen Dynamiken. Indem er auf moralische Überlegungen, sakrale Details 

und rechtliche Elemente eingeht, bietet der Dichter in einem poetischen und mythologischen 

Kontext eine realistische Darstellung der Realität und ihrer Problematik, die auch für die 

heutige Gesellschaft hoch aktuell ist. 

 

 

Literaturverzeichnis 

 

BARLOW 2012 

J. J. Barlow, Cicero on Property and the State, in W. Nicgorski (ed.), Cicero’s Practical 

Philosophy, Notre Dame, 212-41. 

 

BASILE 2020 

R. Basile, «Res communes omnium». Disciplina giuridica e profili (a-)sistematici, «Index» 

XLVIII, 307-22. 

 

 
35 Zur sakralen Dimension der trojanischen Mission sowie des Aeneas als Anführer vgl. u.a. SCHAUER (2007, 

102-21 und 136-40) und FUCECCHI (2018, 65-66, 75 und 81). 



Der Umgang mit Flüchtlingen zwischen Moral, Religion und Recht: zu den Reden des Ilioneus in 

Aen. 1, 539-43 und 7, 228-30 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 33-46                                                                 43 

 

BETTINI 2019 

M. Bettini, Homo sum. Essere “umani” nel mondo antico, Torino. 

 

BINDER 2019 

G. Binder (Hrsg.), P. Vergilius Maro. Aeneis, III: Kommentar zu Aeneis 7-12, Trier. 

 

CAIRNS 1989 

F. Cairns, Virgil’s Augustan Epic, Cambridge. 

 

D’AMATI 2016a 

L. D’Amati, Aedificatio in litore, in L. Garofalo (a cura di), I beni di interesse pubblico 

nell’esperienza giuridica romana, I, Napoli. 

 

D’AMATI 2016b 

L. D’Amati, Brevi riflessioni in tema di res communes omnium e litora maris, in I. Piro (a 

cura di), Scritti per Alessandro Corbino, II, Tricase. 

 

DOPICO CAÍNZOS 2016 

M. D. Dopico Caínzos, Iuppiter, hospitibus nam te dare iura loquuntur (Virg., Aen., 1, 727): 

los fundamentos del hospitium romano, «EtClass» LXXXIV.1-4, 181-208. 

 

DURSI 2023 

D. Dursi, Le res communes omnium di Marciano: dell’equilibrato rapporto tra uomo e 

risorse naturali, «Revista digital de derecho administrativo» XXX.2, 227-45. 

 

ESTEFANÍA 2006 

D. Estefanía, La fundación del Eneas virgiliano en el Lacio: una nueva Troya, «RELat» VI, 

17-39. 

 

FINK 2005 

G. Fink (Hrsg.), P. Vergilius Maro. Aeneis, Düsseldorf-Zürich. 

 

FIORENTINI 2017 

M. Fiorentini, Spunti volanti in margine al problema dei beni comuni, «BIDR» 7, 75-103. 

 

FIORENTINI 2019 

M. Fiorentini, Res communes omnium e commons. Contro un equivoco, «BIDR» 9, 153-81. 

 

FREUND 2017 

S. Freund, Iungis auditorio. Kulturelle Vielfalt und Migration als immanente Themen des 

Lateinunterrichts, in S. Freund – L. Janssen (Hrsg.), Communis lingua gentibus. 

Interkulturalität und Lateinunterricht, Speyer, 13-31. 

 

FUCECCHI 2018 

M. Fucecchi, Enea e altri profughi virgiliani, in A. Camerotto – F. Pontani (edd.), Xenia. 

Migranti, stranieri, cittadini tra i classici e il presente, Milano-Udine, 63-82. 

 

GALGANO 2021 

F. Galgano, Acqua pubblica, uso privato, in M. del Tufo – F. Fasolino – F. Lucrezi (a cura 

di), Terre, acque, diritto. Forme delle Società Antiche. Atti del Convegno del Centro Studi 



Elia Angelo Corsini 

 

 

 

Atti del II convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale             44 

  

sui Fondamenti del Diritto Antico. Svolgimento da remoto, 30 novembre-1° dicembre 2020, 

Napoli, 129-39. 

 

GAY 2022 

M. Gay, Fato Profugus. Aeneas the Refugee. An Italian Debate, in K. Beerden – T. Epping 

(eds.), Classical Controversies. Reception of Graeco-Roman Antiquity in the Twenty-First 

Century, Leiden, 123-38. 

 

GEBHARDT 2009 

U. C. J. Gebhardt, Sermo iuris: Rechtssprache und Recht in der augusteischen Dichtung, 

Leiden-Boston. 

 

GUIDORIZZI 2020 

G. Guidorizzi, Enea, lo straniero. Le origini di Roma, Torino. 

 

HIGHET 1972 

G. Highet, The Speeches in Vergil’s Aeneid, Princeton. 

 

HOLZBERG 2015 

N. Holzberg (Hrsg.), Publius Vergilius Maro. Aeneis, Berlin-Boston. 

 

HONSELL 20158 

H. Honsell, Römisches Recht, Berlin-Heidelberg. 

 

HORSFALL 2000 

N. Horsfall (ed.), Virgil. Aeneid 7, Leiden-Boston-Köln. 

 

IULIETTO 2018 

M. N. Iulietto, Dido and Aeneas: An Archetypical Myth at the Roots of the Cultural 

Dialogue between the Two Shores of the Mediterranean, «European Journal of 

Multidisciplinary Studies» III.4, 85-89. 

 

KHAN 2002 

H. A. Kahn, Doctissima Dido: Etymology, Hospitality and the Construction of a Civilized 

Identity (Vergil, Aeneid 1, 731), in P. Defosse (éd.), Hommages à Carl Deroux, I: Poésie, 

Bruxelles, 6-12. 

 

LAMBRINI 2017 

P. Lambrini, Alle origini dei beni comuni, «Iura» LXV, 394-416. 

 

MONTI 1981 

R. C. Monti, The Dido Episode and the Aeneid. Roman Social and Political Values in the 

Epic, Leiden. 

 

NETHERCUT 1968 

W. R. Nethercut, Invasion in the Aeneid, «G&R» XV, 82-95. 

 

NICOLS 2011 

J. Nicols, Hospitality among the Romans, in M. Peachin (ed.), The Oxford Handbook of 

Social Relations in the Roman World, Oxford.  



Der Umgang mit Flüchtlingen zwischen Moral, Religion und Recht: zu den Reden des Ilioneus in 

Aen. 1, 539-43 und 7, 228-30 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 33-46                                                                 45 

 

 

NYBAKKEN 1946 

O. E. Nybakken, The Moral Basis of hospitium priuatum, «CJ» XLI, 248-53. 

 

ORTU 2017 

R. Ortu, Plaut. Rud. 975 «Mare quidem commune certost omnibus», «JusOnline» III.2, 160-

88. 

 

PARATORE 19912 

E. Paratore (a cura di), Virgilio. Eneide, IV: Libri VII-VIII, traduzione di L. Canali, Milano. 

 

PELLECCHI 2013 

L. Pellecchi, Per una lettura giuridica della Rudens di Plauto, «Athenaeum» CI.1, 103-62. 

 

POLLIO 2006 

D. M. J. Pollio, Aeneas the Diplomat?, «NECJ» XXXIII. 3, 187-98. 

 

PURPURA 2004 

G. Purpura, “Liberum mare”, acque territoriali e riserve di pesca nel mondo antico, 

«ASGP» XLIX, 165-206. 

 

RICOTTILLI 1992 

L. Ricottilli, «Tum breuiter Dido uoltum demissa profatur» (Aen. 1, 561): individuazione di 

un «cogitantis gestus» e delle sue funzioni e modalità di rappresentazione nell’Eneide, 

«MD» XXVIII, 179-227. 

 

RIVOLTELLA 2016 

M. Rivoltella, La caesaries di Enea e l’eloquenza dei capelli, in A. Setaioli (a cura di), Apis 

Matina. Studi in onore di Carlo Santini, Trieste, 589-601. 

 

ROHMAN 2022 

J. Rohman, Le Héros et la déesse. Personnages, stratégies narratives et effets de lecture 

dans l’Énéide de Virgile, Paris. 

 

ROSATI 2009 

G. Rosati (a cura di), Ovidio. Metamorfosi, III: Libri V-VI, Milano 2009. 

SCHAUER 2007 

M. Schauer, Aeneas dux in Vergils Aeneis. Eine literarische Fiktion in augusteischer Zeit, 

München. 

 

SCHMUDE 2021 

M. P. Schmude, Flucht und Migration in Vergils Aeneis und Homers Odyssee, «Lingue 

Antiche e Moderne» X, 19-39. 

 

SINI 2008 

F. Sini, Persone e cose: res communes omnium. Prospettive sistematiche tra diritto romano 

e tradizione romanistica, «Diritto@Storia» VII, unpag. (https://www.dirittoestoria.it/7/ 

Tradizione-Romana/Sini-Persone-cose-res-communes-omnium.htm). 

 

https://www.dirittoestoria.it/7/Tradizione-Romana/Sini-Persone-cose-res-communes-omnium.htm
https://www.dirittoestoria.it/7/Tradizione-Romana/Sini-Persone-cose-res-communes-omnium.htm


Elia Angelo Corsini 

 

 

 

Atti del II convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale             46 

  

STELLA MARANCA 1930 

F. Stella Maranca, Il diritto romano e l’opera di Virgilio, «Historia: studi storici per 

l’antichità classica» IV, 577-605. 

 

SUERBAUM 2016 

W. Suerbaum, Vergil über Ankunft, Aufnahme und Integration von Flüchtlingen, «Forum 

Classicum» LIX.3, 128-43. 

 

SUERBAUM 2018 

W. Suerbaum, Die Aeneis als Flüchtlingsepos. Der Dichter Vergil behandelt politische 

Fragen, «A&A» LXIII.1, 78-104. 

 


