Elia Angelo Corsini

Der Umgang mit Flichtlingen zwischen Moral, Religion und Recht:
zu den Reden des Ilioneus in Aen. 1, 539-43 und 7, 228-30*

Abstract

Le scene di rifiuto e accoglienza dei migranti nell’Eneide virgiliana offrono molti spunti di
riflessione morale, sacrale e giuridica. Il contributo si concentra su due casi di studio: da un lato,
I’episodio in cui Ilioneo critica il comportamento dei Cartaginesi, colpevoli di aver negato ai
naufraghi troiani 1’accesso alla costa nordafricana (Aen. 1, 539-43); dall’altro il discorso con cui
Ilioneo chiede a Latino una terra in cui i Troiani possano fondare una nuova patria (Aen. 7, 228-30).
Il confronto tra questi due episodi — anche alla luce dei commenti di Servio e T. Claudio Donato —
mostra il complesso equilibrio tra morale, religione e diritto che caratterizza il rapporto con lo
straniero nell’Eneide.

The scenes of rejection and acceptance of migrants in Vergil’s Aeneid offer several moral, religious,
and legal insights. This paper focuses on two case studies: first, the episode in which Ilioneus
criticises the Carthaginians for denying the shipwrecked Trojans access to the coast of North Africa
(Aen. 1, 539-43); second, Ilioneus’ request to Latinus for a land where the Trojans can establish a
new homeland (Aen. 7, 228-30). A comparison between these two episodes — also in the light of the
commentaries of Servius and T. Claudius Donatus — reveals the intricate and delicate balance
between morality, religion, and law that governs the interactions with foreigners in the Aeneid.

Elia Angelo Corsini
Univ. Cattolica, Milano
eliaangelo.corsini@unicatt.it

1. Einleitung

Die Aeneis ist bekanntlich eine Reise- und Migrationsgeschichte: Die Trojaner sind
Flichtlinge, die nach einer neuen Heimat suchen, nachdem ihre Stadt durch einen Krieg
zerstort wurde. Vergils Gedicht bietet daher zahlreiche Anhaltspunkte fir eine sehr aktuelle
Lektire, die die Sensibilitdt der heutigen Gesellschaft in Europa, aber auch weltweit
anspricht. Die Analyse der Aufnahme- und Ablehnungsszenen des Fremden in der Aeneis ist
daher ein breiter Forschungsbereich, der von Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlern aus
mehreren Perspektiven schon betrachtet wurde?.

Auf einen spezifischen Aspekt dieses reichen Themas mochte ich mich in diesem Beitrag
konzentrieren, namlich auf die moralischen, sakralen und rechtlichen Implikationen des
Umgangs mit Fllchtlingen in der Aeneis, wie sie sich aus zwei bestimmten und miteinander
verbundenen Abschnitten ergeben. Es handelt sich einerseits um die Abweisung der

* Ich danke den Wissenschaftlerinnen und Wissenschaftlern, die sowohl wéhrend der Tagung in der Villa
Vigoni als auch in den folgenden Redaktionsphasen zur Verbesserung meiner Arbeit beigetragen haben. Ein
besonderer Dank geht an Prof. Dr. Stefan Freund (Bergische Universitat Wuppertal), Prof. Dr. Michele Cutino
(Université de Strasbourg) und Prof. Dr. Francesca Galgano (Universita degli Studi di Napoli Federico I1).

! Die Literatur zur Migration und Gastfreundschaft in Vergils Aeneis ist umfangreich und betrachtet diese
Themen aus unterschiedlichen Perspektiven. Fir eine literarische bzw. thematische Untersuchung vgl. u.a.
SUERBAUM (2016) und (2018), FUCECCHI (2018), GUIDORIZZI (2020) und SCHMUDE (2021); juristische
Elemente der Gastfreundschaft in der Aeneis unterstreicht z.B. Dopico CAINzOS (2016); einen Blick auf die
Verwendung der Aeneis in der Didaktik bietet FREUND (2017); fiir eine anthropologische Analyse vgl. BETTINI
(2019); fur einen aktualisierenden Gesichtspunkt vgl. u.a. GAY (2022).

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 33-46 33



Elia Angelo Corsini

trojanischen Schiffbriichigen an den karthagischen Kusten, wie sie von Ilioneus in Aen. 1,
539-43 erzéhlt wird. Andererseits ist die Bitte des Ilioneus um ein Landstlick in Latium fur
die Trojaner im siebten Aeneis-Buch (7, 228-30) in Betracht zu ziehen. Bei diesen Passagen
wird der folgende Fragenkomplex untersucht: Welche Rolle spielen sakral und rechtlich
konnotierte Details und Dynamiken beim Umgang mit Fluchtlingen in diesen Aeneis-
Szenen? Wie stellt Vergil das Verhaltnis zwischen moralischen, sakralen und rechtlichen
Vorschriften dar? Was fur eine Konzeption des menschlichen Rechts und der géttlichen
Gebote ergibt sich daraus? Wichtige Impulse zu diesen Themen bieten auch die spatantiken
Vergilkommentare, die die moralischen, sakralen und juristischen Gesichtspunkte in Vergils
Text hervorheben und eine bestimmte Perzeption der kulturellen Bedeutung seiner Dichtung
erkennen lassen.

2. Die Abweisung der trojanischen Schiffbriichigen in Karthago (Aen. 1, 539-43)

Wahrend des am Anfang des Gedichts geschilderten Seesturms wird die trojanische Flotte in
zwei Gruppen getrennt: Aeneas, Achates und sieben Schiffe segeln in eine ruhige Bucht an
der Kuste (Aen. 1, 170-73), wéhrend Ilioneus und drei andere Schiffe vom Sturm
fortgetrieben werden (1, 128-29 und 180-84). Bei ihrer Ankunft in Karthago wird diese
zweite Gruppe von einer karthagischen Garnison an der Kiste so schlecht aufgenommen,
dass sich llioneus tber diese feindliche Haltung beklagt, als er spéter vor Dido gebracht wird
(Aen. 1, 539-43):

Quod genus hoc hominum? Quaeue hunc tam barbara morem

permittit patria? Hospitio prohibemur harenae; 540
bella cient primaque uetant consistere terra.

Si genus humanum et mortalia temnitis arma,

at sperate deos memores fandi atque nefandi.

«Doch was ist das fur ein Menschenschlag? Oder welches Land ist so barbarisch, diese
Sitte zu dulden? Man verwehrt uns das Gastrecht des Strandes! Krieg fangen sie an und
verbieten es uns, den Kistensaum zu betreten. Wenn ihr Menschenwesen und
Menschenwaffen verachtet, dann flirchtet zumindest die Gotter, die sich guter und boser
Taten erinnern»?.

Den Versuch der Karthager, die Landung der Trojaner zu verbieten, bezeichnet Ilioneus als
eine ungewohnliche und iiberraschende Grausamkeit®. Dass der trojanische Bote und die

2 Ubersetzung nach FINK (2005, 41) mit Anderung in Vers 540. Statt ,,den gastlichen Strand“ (so Fink) zieche
ich es vor, den Ausdruck hospitio [...] harenae mit ,,das Gastrecht des Strandes” (so HOLZBERG 2015, 77) zu
Ubersetzen, um die Verbindung des Wortes hospitium mit dem sakralen und juristischen Bereich deutlicher zu
unterstreichen.

3 Die Griinde fur das Verhalten der Karthager werden spéter von Dido erldutert: res dura et regni nouitas me
talia cogunt / moliri et late finis custode tueri (Aen. 1, 563-64). Die Karthager verteidigen ihre Kiste mit
Waffen, um sich vor moglichen Angriffen vom Meer zu schitzen — das lasst ihre Handlungen
nachvollziehbarer und gerechtfertigter erscheinen. Erst nachdem sie sich vergewissert haben, dass die Trojaner
weder Feinde noch Plunderer sind (so versichert llioneus in Aen. 1, 527-29), nehmen die Karthager sie
freundlich auf. Es handelt sich also um eine Form der selektiven Gastfreundschaft, die nicht unterschiedslos
jedem gewahrt wird (wie etwa die primitive oder archaisch-rituelle Gastfreundschaft), sondern nur Menschen,
die sich als vertrauenswiirdig erwiesen haben und ihre Identitat sowie ihre Absichten offenlegen. Ahnlich ist
die Situation, die Vergil u.a. im achten Aeneis-Buch beschreibt: Als Aeneas in Pallanteum ankommt, wird er
nicht sofort willkommen geheilen, sondern zundchst von Pallas nach dem Grund seiner Ankunft befragt (Aen.

Atti del 11 convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale 34



Der Umgang mit Flichtlingen zwischen Moral, Religion und Recht: zu den Reden des Ilioneus in
Aen. 1, 539-43 und 7, 228-30

Seinen auf dem karthagischen Strand landen und diesen betreten durfen, erscheint also aus
diesen Versen als eine Selbstverstandlichkeit. Diese Uberzeugung des Ilioneus stiitzt sich
auf ein grundlegendes Prinzip des menschlichen Zusammenlebens sowie der
Volkerbeziehungen, namlich darauf, dass der Strand den Schiffbriichigen bedingungslos
offen und frei zugéanglich ist. Eine derartige Auffassung scheint vorrechtlich zu sein, da sie
nicht auf verbindlichen Gesetzen bzw. auf einem Rechtssystem, sondern eher auf
moralischen und sakralen Regeln beruht, die fiir alle Menschen gelten, seien sie Mitburger
oder Fremde — etwas Ahnliches zu den heutigen ,Menschenrechten*®. Diese doppelte
Konnotation wird auch durch sprachliche Elemente unterstrichen. Dass llioneus einerseits
Karthago als ein barbarisches Land (539-40: barbara [...] patria)® und das Verhalten der
Karthager als eine Form der Menschenverachtung (542: genus humanum [...] temnitis)
bezeichnet, enthillt ein deutliches moralisches Urteil. Andererseits betont der Trojaner, dass
die Gotter Ober gute und schlechte Taten wachen und die Grausamkeit der Menschen
beurteilen werden (543: sperate deos memores fandi atque nefandi): Die Erwdhnung von fas
und nefas ist ein klarer lexikalischer Hinweis auf die sakrale Konnotation der Aufnahme von
Fliichtlingen®. Damit ist auch der gottliche Schutz auf die Géste und die Gastfreundschaft
bekanntlich verkntpft, fir den Jupiter vor allem zustandig ist — daher wird er als luppiter
hospitalis (griech. Zevg Eéviog) bezeichnet —, wie Vergil selbst in Aen. 1, 731 unterstreicht:
luppiter, hospitibus nam te dare iura loquuntur’.

Diese moralische und sakrale Dimension, die unter anderem den Respekt vor dem hospitium
harenae (540) fir die Schiffbriichigen konnotiert, wird in Donats Kommentar deutlich
hervorgehoben (Claud. Don. Aen. 1, 540 pp. 108,23-109,1):

Hospitio prohibemur harenae: probatio plenissimae inhumanitatis: prohibemur in
harenis consistere, quid fieret, si humano more tectorum hospitium peteremus? Bella
cient: non saltem leniter prohibent, sed more bellandi utuntur hostilibus animis. Bella
cient: bella, inquit, non patiuntur, sed inferunt. Primaque uetant consistere terra;
dixerat enim uentis maria omnia uecti oramus, ut misericordia dignos ostenderet in illa
terra, quae, licet inutilis et deserta, naufragos tamen prima susceperat.

«Man verwehrt uns das Gastrecht des Strandes»: ein Beweis vollkommenster
Unmenschlichkeit. Man verwehrt uns, auf den Strdnden zu verweilen — was wiurde
passieren, wenn wir nach menschlicher Sitte die Hauser um Gastfreundschaft bitten
wirden? «Krieg fangen sie an»: Sie verwehren uns nicht einmal milde, sondern
verhalten sich mit feindseliger Gesinnung nach dem kriegerischen Gebrauch. «Krieg
fangen sie an»: Den Krieg erleiden sie nicht, sagt Ilioneus, sondern selbst beginnen.
«Und sie verbieten es uns, den Kiistensaum zu betreten»: Ilioneus hatte nd&mlich gesagt
«von Winden Uber samtliche Meere getrieben, bitten wir» [Aen. 1, 524-25], um zu
zeigen, dass die Trojaner Mitleid verdienen, auch in jenem Land, das, wenn auch

8, 110b-14). Zum Unterschied zwischen selektiver und primitiver Gastfreundschaft siehe u.a. Dorico CAINZOS
(2016, 192-93) mit weiterer Literatur.

4 Fur einen Vergleich mit den heutigen Menschenrechten vgl. u.a. BETTINI (2019, 21-25) und GAY (2022, 129-
30).

5 Zum Adjektiv barbarus, das normalerweise als Synonym fiir inhumanus verwendet wird, vgl. u.a. MONTI
(1981, 13).

& Zur moralischen und sakralen Konnotation der Aufnahme von Schiffbriichigen und im Allgemeinen der
Gastfreundschaft vgl. u.a. NYBAKKEN (1946) und NicoLs (2011). S.u. auch Anm. 7.

7 Zu diesem Vers vgl. u.a. DEGL’INNOCENTI PIERINI, Hospes / hospitium, in EV Il (1985, 860), KHAN (2002)
und Dorico CAINZOs (2016), mit weiteren Uberlegungen zu luppiter hospitalis ~ Zevg Eéviog sowie zu den
anderen Gottheiten (u.a. die Penaten, wie in CIC. Ver. 4, 48), die als Schitzer der Gastfreundschaft betrachtet
wurden; dazu auch F. DE MARTINO, Hospes / hospitium, in EV 11 (1985, 858-59).

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 33-46 35



Elia Angelo Corsini

unfruchtbar und 6de, dennoch als erstes die Schiffbriichigen aufgenommen hatte.

Die Verwendung von Ausdriicken wie plenissima inhumanitas und hostiles animi zeigt
deutlich, dass das Verhalten der Karthager in die moralische Kategorie der Grausamkeit, der
Unmenschlichkeit einzuordnen ist. In dhnlicher Weise erklart Donat auch den Grund, warum
sich llioneus erwartet, am Strand willkommen gehei3en zu werden: Obwohl es sich um ein
unfruchtbares und unbewohntes Land handelt, ist es doch das erste, das Schiffbriichige
aufnehmen kann (naufragos tamen prima susceperat). In ihrer elementaren, fast banalen
Einfachheit unterstreicht diese Aussage sehr deutlich, wie natrlich und selbstverstandlich es
ist, den Schiffbriichigen die Moglichkeit zu erkennen, am Strand zu landen: Es handelt sich
um eine einfache Geste der Menschlichkeit (humanitas).

Weitere interessante Aspekte werden in den Kommentaren von Servius und Servius auctus
ad locum hervorgehoben (Serv. und Serv. auct. Aen. 1, 540):

HOSPITIO PROHIBEMUR HARENAE ut alibi litusque rogamus; occupantis est enim
possessio litoris. Unde ostenduntur crudeles qui etiam a communibus prohibeant.
HOSPITIO PROHIBEMUR HARENAE ut alibi litusque rogamus innocuum. Litus enim
iure gentium commune omnibus fuit et occupantis solebat eius esse possessio. Cicero in
Rosciana nam quid est tam commune, quam spiritus uiuis, terra mortuis,
mare fluctuantibus, litus eiectis? Unde ostenduntur crudeles qui etiam a
communibus prohibeant.

MAN VERWEHRT UNS DAS GASTRECHT DES STRANDES und anderswo «wir bitten um ein
Stuck Strand» [Aen. 7, 229-30]; denn der Strand gehodrt dem Okkupanten. Daher
erweisen sich diejenigen, die sogar den Zugang zu Gemeingutern verwehren, als
grausam. MAN VERWEHRT UNS DAS GASTRECHT DES STRANDES und anderswo «wir bitten
um ein harmloses Stuck Strand» [Aen. 7, 229-30]. Denn der Strand war nach dem
Volkerrecht allen gemeinsam und gehdrte normalerweise dem Okkupanten. In der Rede
fir Sextus Roscius sagt Cicero: «Denn was ist so allgemein, wie die Luft fir die
Lebenden, die Erde fur die Toten, das Meer flr die Seefahrer und der Strand fir die
Schiffbriichigen?» [Cic. S. Rosc. 72]. Daher erweisen sich diejenigen, die sogar den
Zugang zu Gemeingltern verwehren, als grausam.

Wie schon bei Donat, betont Servius zum einen die Grausamkeit (crudeles) derjenigen, die
jemandem den Zugang zu Gutern verwehren, die allen gehdren (communia)®. Mit dieser
Behauptung und dem Adjektiv crudeles, das dem vergilischen Syntagma barbara patria
(Aen. 1, 539-40) entspricht, tritt eine moralische Verurteilung des karthagischen Verhaltens
deutlich hervor.

Zum anderen ist auch der von Servius auctus vorgeschlagene Vergleich mit Ciceros Zitat
aus der Rede Pro S. Roscio Amerino bedeutungsvoll. In dieser Passage (S. Rosc. 72)
bezeichnet Cicero den Strand als den geeignetsten und natdrlichsten Ort fiir Schiffbriichige,
genau wie die Luft das natirliche Vorrecht der Lebenden, die Erde das der Toten und das
Meer das der Seefahrer sind®. Eine derartige AuBerung lber diese Giiter entspricht einerseits
einer Auffassung, die im Allgemeinen bei mehreren VVélkern des Mittelmeerraums verbreitet

8 Bei dieser Definition communia, die normalerweise in den Handbtichern verwendet wird (vgl. u.a. HONSELL
20158, 50 und 206) und auch hier gewahlt wurde, ist der Unterschied zwischen diesen Gitern und den
Gemeingltern im modernen Sinne immer zu bericksichtigen — beispielsweise koénnen die heutigen
Gemeingliter im Gegensatz zu denen communia von Privatpersonen nicht okkupiert werden; dazu vgl. u.a.
FIORENTINI (2017) und (2019).

® Fur eine ahnliche Auffassung bei Cicero vgl. z.B. auch Orat. 107 und Off. 1, 50-52. Fiir weitere literarische
Quellen s.u. Anm. 21.

Atti del 11 convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale 36



Der Umgang mit Flichtlingen zwischen Moral, Religion und Recht: zu den Reden des Ilioneus in
Aen. 1, 539-43 und 7, 228-30

war, wie unter anderem bei den Griechen'®. Andererseits spiegelt sie auch die stoischen
Doktrinen wider, die sich auf eine universalistische Auffassung sowie den Begriff der
humanitas stiitzten'!. Servius auctus unterstreicht nicht nur die moralische Dimension der
Aufnahme von Schiffbriichigen, die auch bei anderen Kulturen verbreitet war, sondern
verbindet das in Vergils Text vorkommende Denkmuster mit einer bestimmten
philosophischen Auffassung, die unter anderem auch Cicero teilte.

Dariiber hinaus zahlen sowohl Servius als auch Servius auctus den Strand (litus) zu den
communia, ndmlich zu den Gutern, die allen gemeinsam gehoren. Dazu bieten sie auch
Informationen Uber den Besitz des Strands (possessio litoris), den ein Okkupant (occupans)
erwerben kann. Servius auctus verweist auch auf die allgemeine Rechtskategorie, in die der
rechtliche Status des Strandes einzuordnen ist, ndmlich das ius gentium. Obwohl es nicht das
Ziel dieses Beitrags ist, die uexata quaestio zur Rechtsstellung des Ufers und des Meers im
romischen Recht zu betrachten?, ist es interessant, dass die von Servius auctus gelieferten
Informationen zumindest auf einer allgemeinen Ebene mit denen ubereinstimmen, die auch
in den romischen Rechtsquellen bewiesen werden. Jenseits der spezifischen, technischen
Implikationen wird das litus auch von einigen Juristen zu den communia gezéhlt, wie zum
Beispiel von Marcianus (2.-3. Jh. n. Chr.)*; dass der Strand im Rahmen des ius gentium
reguliert wird, wird schon von Gaius (2. Jh. n. Chr.) dargestellt'*; die Mdglichkeit, einen
Teil der Kiste zu okkupieren — etwa durch die Errichtung eines Geb&udes — und in Besitz zu
nehmen, wird ebenfalls von Neratius (1.-2. Jh. n. Chr.) und Ulpianus (2.-3. Jh. n. Chr.)
skizziert®,

Ohne eine direkte Beziehung zwischen dem Kommentar des Servius und den gerade
erwéhnten Rechtsquellen zu suggerieren, ist es dennoch bedeutungsvoll, dass einige
Ahnlichkeiten zwischen den Aussagen des Kommentators und der rechtlichen Tradition
bestehen, wenn auch nur in allgemeiner Hinsicht. Obwohl er nicht auf die juristische
Komplexitat der Rechtstellung des Strandes in technischer Hinsicht eingeht, zeigt Servius
also eine gewisse Vertrautheit mit der juristischen Debatte tiber dieses Thema. Interessant ist
auch der kulturelle Mechanismus, der der Interpretation des Servius zugrunde liegt: Der
Kommentator greift auf préazise juristische Kategorien zurtick, um Vergils Text zu

10 Uber die Konzeption des Strandes und des Meers bei den Griechen und anderen Volkern des
Mittelmeerraums vgl. u.a. PURPURA (2004) und ORTU (2017, 165), mit weiterer Literatur. In Bezug auf die
freie Fischerei im Meer vgl. z.B. Plat. Lg. 824b (évuypobnpevtnv 8¢, TAnv év Mpéotv kai iepolg motapoic 1€
kol Eleot kal Mpvaig, &v 1oig GAloig 8¢ EE€otm Onpedely, un yxpopevov ondv dvabolmoel pdvov).

11 vgl. SINI (2008), LAMBRINI (2017, 405-409) und ORTU (2017, 166-67), mit weiterer Literatur. Uber die
Einflusse des Stoizismus bei Ciceros Konzeption der communia und des Eigentums vgl. z.B. BARLOW (2012).
2 Die Literatur zu den res communes omnium sowie zur Rechtsstellung des Meers und der Kiste ist
umfangreich und hat die Komplexitidt dieser Themen sowie die unterschiedlichen und manchmal sich
widersprechenden Meinungen der rémischen Jurisprudenz hervorgehoben — diese Rechtsunsicherheit wird u.a.
von Cicero schon im 1. Jh. v. Chr. deutlich belegt (Top. 32). Zu den res communes omnium vgl. u.a. FIORENTINI
(2017) und (2019), BAsILE (2020) und DURSI (2023); zum Meer und Wasser vgl. z.B. PURPURA (2004), ORTU
(2017) und GALGANO (2021) mit weiterer Literatur; zum Strand vgl. u.a. D’AMATI (2016a) und (2016b) sowie
LAMBRINI (2017, 396, Anm. 7) mit weiterer Literatur.

13 vgl. Marcian. Dig. 1, 8, 2, 1: et quidem naturali iure omnium communia sunt illa: aer, aqua profluens, et
mare, et per hoc litora maris. Zur Interpretation dieses Abschnitts vgl. u.a. ORTU (2017, 182-84).

14 vgl. Gaius Dig. 1, 8, 5 pr.: riparum usus publicus est iure gentium sicut ipsius fluminis (vgl. auch Inst. 2, 1,
4-5). Dazu u.a. ORTU (2017, 175-78), die die historische Entwicklung der juristischen Konzeption des Meeres
und des Strandes im Rahmen des ius ciuile, des ius gentium und zuletzt des ius naturale rekonstruiert.

15 vgl. Nerat. Dig. 41, 1, 14 pr. (quod in litore quis aedificauerit, eius erit: nam litora publica non ita sunt, ut
ea, quae in patrimonio sunt populi, sed ut ea, quae primum a natura prodita sunt et in nullius adhuc dominium
peruenerunt [...]) bzw. Ulp. Dig. 39, 1, 1, 18 (quod si quis in mare uel in litore aedificet, licet in suo non
aedificet, iure tamen gentium suum facit [...]). Zu beiden Abschnitten vgl. u.a. ORTU (2017, 173-75); zum Bau
von Gebduden auf dem Strand vgl. zuletzt D’ AMATI (2016a).

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 33-46 37



Elia Angelo Corsini

kommentieren, der in seinen Augen also juristische Anhaltspunkte enthélt.
3. Die Bitte des Ilioneus um ein Landstick in Latium (Aen. 7, 228-30)

Zusatzlich zu diesen moralischen, philosophischen und juristischen Uberlegungen schlagen
sowohl Servius als auch Servius auctus in ihrem Kommentar zu Aen. 1, 540 einen Vergleich
zwischen diesem Vers und dem Ausdruck litusque rogamus (innocuum) in Aen. 7, 229-30
vor. Dieser Passus des siebten Buchs gehort zur direkten Rede des Ilioneus an Latinus, in
der der trojanische Bote dem Konig erklart, warum Aeneas und die Seinen in Latium
angekommen sind und wonach sie in diesem Land suchen (Aen. 7, 228-30):

Diluuio ex illo tot uasta per aequora uecti
dis sedem exiguam patriis litusque rogamus
innocuum et cunctis undamque auramque patentem. 230

«Nach jener verheerenden Sturmflut sind wir Uber so viele weite Meere gefahren und
bitten nun fur die Gotter unseres Volkes um ein bescheidenes Heim, um ein
ungefahrliches Gestade und um Wasser und Luft, die allen gemeinsam gehoren»?®,

[lioneus bittet den Konig um einen kleinen Wohnsitz (229: sedem exiguam) und um ein
ungefahrliches Gestade (229-30: litusque rogamus / innocuum), wo die vor kurzem in
Latium gelandeten Teukrer sich niederlassen dirfen. Um die Unterstiitzung des Latinus zu
gewinnen, wendet llioneus in diesen Versen zwei unterschiedliche Strategien an'’. Auf der
lexikalischen Ebene treten Adjektive auf, die das Anliegen der Trojaner weniger prétentios
erscheinen lassen: Der Ort fir ihre neue Heimat wird als klein (229: sedem exiguam) und
das Landstiick als innocuum (230) bezeichnet, was wahrscheinlich im Sinne von
,ungefihrlich‘ zu verstehen ist'8, Dariiber hinaus verknupft llioneus den Strand mit Luft und
Wasser, die als Gulter definiert werden, die fur alle offen und zuganglich sind — die
Verwendung des Substantivs communia bzw. des Adjektivs communis in den spétantiken
Kommentaren ad locum ist in dieser Hinsicht relevant®®. Obwohl das Wort litus in Vergils
Text (229) grammatikalisch nicht mit der Partizipialkonstruktion cunctis [...] patentem (230)

16 Ubersetzung nach FINK (2005, 313) mit Anderung in Vers 230: Statt ,sicheres® (so Fink) bevorzuge ich, das
Adjektiv innocuum mit ,ungeféhrliches® zu iibersetzen. Dazu s.u. Anm. 18.

17 Die rhetorische Wirkung wird im Verlauf der Rede weiter verstarkt, indem Ilioneus z.B. versichert, dass die
Trojaner den Latinern keine Schande bringen (Aen. 7, 231), sondern vielmehr ihren Ruhm mehren (231-32)
und sich stets dankbar zeigen werden (232); auch die Tatsache, dass viele VV6lker die Trojaner gebeten haben,
sich ihnen anzuschlieBen (236-38), hilft dabei, die Bitte der Trojaner fur Latinus nicht nur akzeptabel, sondern
sogar attraktiv erscheinen zu lassen. Fiir weitere Uberlegungen zur rhetorischen Struktur der Rede des Ilioneus
vgl. u.a. Claud. Don. Aen. 7, 225 p. 36,15-37,4 und HIGHET (1972, 52-55).

18 Fiir diese aktive Bedeutung des Adjektivs innocuus (,harmlos®) vgl. z.B. ThIL VIL1, s. v. innocuus, 1708,71-
76, HORSFALL (2000, 178-79), HOLZBERG (2015, 363) und BINDER (2019, 36). Demgegeniber wurde innocuus
auch im passiven Sinne interpretiert und als ,sicher* 0.A. {ibersetzt (vgl. u.a. Serv. ad loc., Claud. Don. Aen. 7,
230 pp. 36,31-37,1 und FINK 2005, 313, auf der Basis von Aen. 10, 301-302).

19 vgl. Serv. Aen. 7, 230 (CUNCTIS UNDAMQUE AVRAMQUE PATENTEM ista enim communia sunt) und Claud. Don.
Aen. 7, 230 pp. 36,29-37,4 (litus, inquit, rogamus innocuum et cunctis undamque auramque patentem: quid
tam humanum et tam simplex, morari uelle in litore, nullius molestiam pati, nullum onerari praesentia
peregrini, uti aura, quam omnibus praestitit rerum natura communem, et habere aquae perennis copiam, quae
nescit detrimenta, cum tollitur de sinu fontis aut de cursu fluminis rapitur?). Donat betrachtet das Wasser als
ein Gut, das nicht beeintrachtigt wird (nescit detrimenta), wenn es von jemandem genutzt wird: Fir eine
ahnliche Auffassung in Bezug auf Wasser aber auch auf Feuer u.A. vgl. Cic. Off. 1, 50-52, auf der Basis von
Enn. scen. 398-400 Vahlen (= 366-68 Ribbeck®); dazu LAMBRINI (2017, 406-408). Zum Unterschied beim
Zugang zu Luft und Wasser vgl. GALGANO (2021, 131).

Atti del 11 convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale 38



Der Umgang mit Flichtlingen zwischen Moral, Religion und Recht: zu den Reden des Ilioneus in
Aen. 1, 539-43 und 7, 228-30

verbunden ist, scheint auch der Strand in derselben Situation wie Luft und Wasser
(undamque auramque) zu sein und somit als ein fiir alle verfugbares Gut zu gelten?® — darauf
werden wir aber unten noch einmal zuriickkommen. Dass Luft, Wasser und Strand (allein
oder auch mit anderen Elementen) zu den communia gez&hlt werden, wird brigens nicht
nur in literarischen, sondern auch in juristischen Quellen bestatigt, sowohl in vorvergilischer
als auch in spaterer Epoche?.

Indem sie Aen. 7, 230 im oben erwdhnten Kommentar zu Aen. 1, 540 zitieren, suggerieren
Servius und Servius auctus, dass beiden Passagen dieselbe Konzeption des Strands zugrunde
liegt — und diese Interpretation wird auch in der modernen Forschung aufgenommen??. Da
der litus nach dem ius gentium ein allen gemeinsam gehdrendes Gut (commune) ist — so
lesen wir im Kommentar des Servius auctus —, kann Ilioneus einerseits fiir die trojanischen
Schiffbrichigen das Recht beanspruchen, an der karthagischen Kdiste zu landen, und
andererseits Latinus um ein Stick Kuiste bitten, an dem sich die Trojaner niederlassen
koénnen. Der Parallelismus zwischen den beiden Szenen wird im Ubrigen durch weitere
Ahnlichkeiten verstarkt: In beiden Féllen handelt es sich um eine direkte Rede des llioneus
in Gegenwart einer Herrscherin bzw. eines Herrschers, der um Gastfreundschaft fiir Aeneas
und die Seinen in einem neuen Land bittet; beide Episoden kennzeichnen dazu den Anfang
der zwei Halften des Gedichts, ndmlich der odysseischen im ersten Buch und der iliadischen
im siebten Buch; die L&nge beider Reden ist auch &hnlich (siebenunddreiig Verse im ersten
Fall und sechsunddreiRig Verse im zweiten)?.

Obwohl diese Ahnlichkeiten zahlreich und offensichtlich sind, sollten jedoch auch die
bedeutungsvollen Unterschiede zwischen den beiden Passagen beachtet werden. Der
Kontext, in dem llioneus in Aen. 1, 539-43 spricht, unterscheidet sich in der Tat erheblich
von dem in Aen. 7, 228-30, und dies hat interessante Konsequenzen fir die Interpretation der
beiden Abschnitte?®. Im ersten Buch erreichen die Trojaner die Kiiste Karthagos nach einem
Schiffbruch; dort erwarten sie sich, am Strand freundlich aufgenommen und unterstitzt zu
werden und nach der Reparatur ihrer Flotte weitersegeln zu kénnen®. lhre Landung in
Karthago ist also zuféllig und notgedrungen, und ihr Aufenthalt muss zumindest in den
urspringlichen Absichten der Trojaner vorubergehend sein. Demgegeniiber kommen die
Trojaner im siebten Buch freiwillig in Latium an, ohne von einem Seesturm getrieben
worden zu sein?®, und beabsichtigen, sich dauerhaft an der Mindung des Tibers

20 Dass der Strand in Aen. 7, 229-30 genau wie die bald darauf erwihnten Luft und Wasser zu betrachten ist,
vermuten u.a. auch STELLA MARANCA (1930, 583-85), PARATORE (19912, 164-65), HORSFALL (2000, 179) und
LAMBRINI (2017, 403).

2L F{r literarische Zeugnisse vgl. z.B. PI. Rud. 975. 977. 981 (dazu PELLECCHI 2013, 133-34); Cic. S. Rosc. 72
und Orat. 107 (s.0. §2 und Anm. 9); Ov. Met. 6, 349-55 Uber Wasser, Licht und Luft (dazu RosATI 2009, 302-
303); Sen. Ben. 4, 28, 3; Petr. 100, 1 iber Sonnen-, Mond- und Sternenlicht und Wasser. Fir die juristischen
Quellen s.0o. Anm. 13-15. Zu diesen und weiteren Texten vgl. u.a. HORSFALL (2000, 179), LAMBRINI (2017,
402-14) und ORTU (2017, 161-70) mit weiterer Literatur.

22\/gl. u.a. PARATORE (19912, 164-65) und LAMBRINI (2017, 403, Anm. 46) mit weiterer Literatur.

23 7u diesen und weiteren in der Forschung schon unterstrichenen Ahnlichkeiten zwischen den zwei direkten
Reden des Ilioneus, einmal an Dido (Aen. 1, 522-58) und einmal an Latinus (7, 213-48), vgl. u.a. MILANESE,
llioneo, in EV Il (1985), 913-14 und CAIRNS (1989, 64-65); dazu auch HIGHET (1972, 52-55), MoNTI (1981,
10-12) und PoLLIO (2006, 189-92).

24 Dazu u.a. HORSFALL (2000, 170), mit weiterer Literatur.

2 Darin besteht tatsachlich die Bitte des Ilioneus in Aen. 1, 551-52: quassatam uentis liceat subducere classem
/ et siluis aptare trabes et stringere remos.

% Auf diesen Unterschied lenkt Vergil moglicherweise auch durch einen kontrastierenden intertextuellen
Verweis die Aufmerksamkeit der Leserschaft. In Aen. 7, 213-14 (nec fluctibus actos / atra subegit hiems uestris
succedere terris) erklart Ilioneus Latinus, dass die Trojaner nicht zuféllig durch einen Sturm nach Latium
verschlagen wurden, sondern aus eigenem Willen dort angekommen sind. Mit diesen Worten antwortet der
Trojaner auf die vorherige Rede des Latinus, der die Trojaner als Géste willkommen hie3, unabhangig davon,

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 33-46 39



Elia Angelo Corsini

niederzulassen. lhre Ankunft ist also geplant und kiindigt eine dauerhafte Ansiedlung an.
Doch in diesen zwei unterschiedlichen Situationen appelliert Ilioneus an denselben
Grundsatz, namlich dass der Strand allen offen steht und gehért. Im ersten Abschnitt (Aen. 1,
539-43) ist die Beanspruchung dieser Verhaltensregel vollig berechtigt, da die Trojaner
Schiffbruch erlitten hatten und sich nur retten konnten, indem sie am néchstgelegenen
Strand, ndmlich an der karthagischen Kuste, landeten. Demgegeniiber scheint es im zweiten
Passus (Aen. 7, 228-30), als wirde Ilioneus auf dieselbe Auffassung des Strands verweisen,
um eine Bitte zu legitimieren, die an sich schon anspruchsvoll, wenn nicht sogar anmaliend
ist: Wenn auch der Strand ein allen gehérendes und fir alle zugangliches Gut wie Luft und
Wasser ist, berechtigt dieser Grundsatz nicht, dass eine Gruppe von Seefahrern ihre Stadt im
Kistengebiet eines fremden Konigreichs grinden will. Es scheint, als wirde Ilioneus ein
allgemein gultiges Prinzip ausnutzen, um den Trojanern einen Vorteil zu verschaffen.
Anders gesagt will der trojanische Bote Latinus davon Uberzeugen, den Teukrern ein
Landstlick abzutreten, auf das sie eigentlich kein Recht haben, zumindest nach menschlichen
Gepflogenheiten.

Dass Vergil selbst diesen Anspruch der Trojaner als etwas ungewohnlich und sogar
unrechtmaRig darstellt, wird durch mindestens drei weitere Aspekte suggeriert, ja sogar
betont. Zum einen ist die Bitte des Ilioneus sozusagen fiktiv, wie die Leserschaft wei3: Als
der Bote Latinus um ein Stlick Kuste fur die Begriindung einer neuen Heimat bittet, hat
Aeneas in der Tat bereits einen neuen Wohnsitz fiir die Trojaner errichtet (Aen. 7, 157-59).
Dass diese Stadt eher die Charakterziige eines Lagers hat und dass sie nicht mit dem
endgiiltigen Sitz der Trojaner, d.h. Lavinium, zu identifizieren ist?’, &ndert nichts an der
Tatsache, dass die Teukrer sich in Latium bereits angesiedelt haben, bevor sie die Erlaubnis
des Latinus bekommen haben?. Zum anderen konnte die grammatikalische Struktur von
Aen. 7, 229-30 womdglich eine tiefere Bedeutung haben, als oben angenommen?®. Dass sich
der Ausdruck cunctis [...] patentem morphologisch nur auf undamque auramque und nicht
auf litus beziehen kann, kénnte indirekt suggerieren, dass sich Ilioneus bewusst ist, dass die
Bitte um Land anders als die um Wasser und Luft ist. Indem er den Strand, die Luft und das
Wasser zusammen erwéhnt und ideell verknipft (wie Servius ad Aen. 1, 539 Ubrigens
unterstreicht), aber sie grammatikalisch trennt, kennzeichnet Vergil die Worte des Ilioneus
und daher seine Bitte um Land durch eine gewisse Ambiguitat. Zuletzt — und das ist der
offenkundigste Aspekt — wird der umstrittene Charakter der trojanischen Bitte um Land auch
dadurch gezeigt, dass sowohl die Latiner als auch die Rutuler diese Anfrage ablehnen und
gegen die Teukrer und ihre Ansiedlung in Latium kampfen. Die Griinde dieses Konflikts
werden von mehreren Figuren des Gedichts deutlich benannt. Die Konigin Amata beschreibt
Aeneas als einen treulosen Plinderer (7, 362: perfidus [...] praedo), der ihre Tochter

ob sie aus Versehen nach Latium gekommen sind oder von Stiirmen dorthin getrieben wurden (7, 199: siue
errore uiae seu tempestatibus acti). Obwohl der Ausdruck nec fluctibus actos in Vers 213 daher einen
deutlichen Hinweis auf tempestatibus acti in Vers 199 darstellt, erinnert er jedoch auch an eine andere Stelle
des Gedichts: In Aen. 1, 333 sagt Aeneas zu Venus, dass er und die Seinen von Wind und gewaltigen Wellen an
eine fremde Kiste (die von Karthago) verschlagen wurden (uento huc uastis et fluctibus acti). Aen. 1, 333 und
7, 213 sind die einzigen Stellen in Vergils Werken, in denen das Versende fluctibus acti bzw. actos vorkommt,
und zeigen daher eine deutliche intertextuelle Verbindung. Doch gerade die Negation nec in der zweiten
Passage hebt unmissverstandlich hervor, wie grundlegend unterschiedlich die Situation in Latium im Vergleich
zur Ankunft an der karthagischen Kdiste ist.

27 Zur Darstellung dieses von Aeneas begriindeten Sitzes, der sowohl die Charakterziige eines Lagers als auch
die einer Stadt hat, sowie zur Identifikation dieses ,neuen Trojas‘ vgl. u.a. CASTAGNOLLI, Troia nel Lazio, in EV
V.1 (1990, 289-90) und ESTEFANIA (2006).

28 Dazu u.a. FLETCHER (2014, 226-29).

295,0. Anm. 20.

Atti del 11 convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale 40



Der Umgang mit Flichtlingen zwischen Moral, Religion und Recht: zu den Reden des Ilioneus in
Aen. 1, 539-43 und 7, 228-30

Lavinia entfihren und ihren Neffen Turnus der Ehefrau und der Herrschaft berauben will.
Um den rutulischen Konig zum Kampf gegen die Trojaner anzutreiben, erinnert Alekto ihn
daran, dass Latinus seine Erwartungen enttduscht hat, indem er seine Tochter und sein Reich
Aeneas geboten hat®’. Eine ahnliche Beschwerde bringt auch Turnus vor, als er in
Gegenwart von Latinus diejenigen Untertanen unterstltzt, die die Trojaner bekampfen
wollen®!, Diese Passagen zeigen, dass der Kriegsfall nicht nur in der Ankunft und in der
Aufnahme der Flichtlinge besteht, sondern auch im Wechseln des politischen
Gleichgewichts, das die Ansiedlung der Trojaner in Latium verursacht. Der Versuch der
Trojaner, sich in Latium niederzulassen, wird von den Einheimischen als eine Verletzung
ihrer Rechte wahrgenommen: Der Wunsch, ihre Interessen und ihre VVorrechte zu schiitzen,
ist einer der Griinde, warum Latiner und Rutuler gegen die Teukrer kimpfen wollen®?,

Der letztendliche Erfolg der Trojaner wird also nicht durch eine Legitimierung ihrer
Forderungen nach menschlicher Perspektive garantiert. Vielmehr héngt die Erflllung ihrer
Mission auch von der géttlichen Gunst ab, wie die folgenden Aspekte unter anderem zeigen.
Wie llioneus selbst erkléart, ist der Wohnsitz, den die Trojaner in Latium begriinden wollen,
fiir ihre Gotter bestimmt, d.h. fir Trojas Penaten (Aen. 7, 229: dii patrii), die Aeneas auf
seiner Reise mitbrachte. GleichermaRen ist der gottliche Einfluss auf Latinus bei der
Aufnahme der trojanischen Flichtlingen auch zu unterstreichen. Aus einem Orakel seines
Vaters, des Gottes Faunus, hatte der Konig von der zukiinftigen Ankunft von Migranten
erfahren, die ein glorreiches Reich in Latium begriinden werden®. Wenn der Kénig die
Trojaner in seinem Reich aufnimmt, ihnen das gewinschte Land gewéhrt und Aeneas
Lavinia als Ehefrau bietet, ist er sich bewusst, dass die Teukrer die vom Orakel
angekiindigten und von den Gottheiten geschiitzten Fliichtlinge sind (Aen. 7, 249-58)%
SchlielRlich wird der endgltige Sieg der Trojaner in Italien von den Gottern festgestellt, wie
der bekannte Dialog zwischen Jupiter und Juno am Ende des Gedichts zeigt (Aen. 12, 791-
842). Der Krieg zwischen Trojanern und Italikern ist nicht nur eine Konfrontation
unterschiedlicher menschlicher Interessen, sondern involviert auch die gottliche Sphare. Die
Grundung der Stadt und des Geschlechts, denen die Romer entstammen werden, ist eine
Aufgabe, die Uber die Gesetze und Bediirfnisse der Menschen hinausgeht und vom Schicksal
(Fatum) und den Gottern geschitzt wird. Dank dieser sakralen und (bermenschlichen
Dimension konnen die Trojaner in Latium landen, Latinus um ein Land fur sich bitten, ihre

30 vgl. Alektos direkte Rede in Aen. 7, 421-24: Turne, tot incassum fusos patiere labores, / et tua Dardaniis
transcribi sceptra colonis? / Rex tibi coniugium et quaesitas sanguine dotes / abnegat, externusque in regnum
quaeritur heres. Dazu u.a. GEBHARDT (2009, 255) und ROHMAN (2022, 562).

3Lvgl. Aen. 7, 577-79: Turnus adest medioque in crimine caedis et igni / terrorem ingeminat: Teucros in regna
uocari, / stirpem admisceri Phrygiam, se limine pelli. Im Allgemeinen zur Darstellung der Trojaner als
Eindringlinge vgl. u.a. NETHERCUT 1968.

32 Diese Griinde, die an sich verstandlich erscheinen, kénnen in manchen Féllen jedoch entarten: Zusammen
mit dem Wunsch, die eigene Heimat zu schitzen, entwickeln einige Figuren auch Hass und Verachtung
gegeniber den trojanischen Flichtlingen, die wegen ihrer Sitten und ihres Aussehens verspottet werden. So
passiert es u.a. in den berihmten Reden von Numanus Remulus (Aen. 9, 598-620), Turnus (12, 95-100) und
davor von larbas (4, 206-18). Fir einen Vergleich zwischen den Reden des Turnus und des larbas vgl. u.a.
RIVOLTELLA (2016, 594-95); zur «retorica (perdente) della purezza primitiva», die von Numanus Remulus
gedufert wird, vgl. FUCECCHI (2018, 78-80).

33 Zum Orakel des Faunus vgl. Aen. 7, 81-106. Dazu sind aber auch die zwei anderen Prodigien zu erwéahnen,
namlich das der Bienen, die am Ast des fur die Latiner heiligen Lorbeerbaums hangen (7, 59-70), und das der
brennenden Haaren Lavinias (7, 71-80).

34 Zum Bewusstsein des Latinus in diesen Versen vgl. u.a. RICOTTILLI (1992, 193-99) und FUCECCHI (2018,
73).

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 33-46 41



Elia Angelo Corsini

eigene Stadt griinden und eine neue Heimat aufbauen®.
4. Schlussfolgerung

In den analysierten Aeneis-Szenen stellt Vergil die vielféaltigen Implikationen des Umgangs
mit den trojanischen Flichtlingen dar. Wie in Aen. 1, 539-43 gezeigt wird, ist die Bewirtung
eines Schiffbriichigen am Strand eine Geste der Menschlichkeit, die einen moralischen Wert
hat und auch die Zustimmung der Gotter hervorruft. Es gibt eine Reihe von
Verhaltensregeln, die fur alle Menschen und Volker gelten: Ein VerstoR gegen diese
Vorschriften zieht die moralische Verurteilung der anderen Menschen sowie die Bestrafung
durch die Goétter nach sich. Dass diese Dynamik in der rémischen Mentalitat aber auch eine
rechtliche Konnotation erhalt, hebt Servius in seinem Kommentar zu Aen. 1, 540 sehr
wirkungsvoll hervor. Der Kommentator sieht in diesem Aeneis-Abschnitt die poetische
Darstellung einer sakralen und moralischen Konzeption in einem mythischen Kontext, die
die spatere und von Servius bekannte Rechtstradition vertieft und technisch kodifiziert.
Demgegenuber enthullt der Vergleich mit Aen. 7, 228-30 eine Dynamik, die durch eine
gewisse Ambiguitat gekennzeichnet wird. Die Bitte des Ilioneus um ein Landstick in
Latium stitzt sich auf eine Auffassung des Strands, die der in Aen. 1, 540 gedulRerten
Deutung sehr &hnelt. Die Unterschiede zwischen den in diesen zwei Passagen dargestellten
Situationen deuten jedoch darauf hin, dass Ilioneus sich vielleicht unsachgemal auf ein
Grundprinzip des menschlichen Zusammenlebens beruft, um die Ansiedlung der Trojaner in
Latium zu fordern. Der Krieg zwischen Trojanern und Italikern zeigt somit die
Gegeniberstellung zwischen zwei unterschiedlichen Bedirfnissen: Die Trojaner méchten
sich in Latium niederlassen, um eine neue Heimat zu begrinden, wahrend die Italiker ihr
Land und ihre Interessen schiutzen wollen. Mit dem Krieg und dem Sieg der Trojaner stellt
Vergil eine Art ZusammenstoR zwischen dem menschlichen Recht und dem Schicksalsplan
dar und deutet an, dass Ersteres den Bedurfnissen Letzteren nachgeben muss.

In der Aeneis unterstreicht Vergil also die moralische, sakrale und rechtliche Dimension der
vielfaltigen Umgange mit den trojanischen Fluchtlingen und zeigt dadurch die Komplexitat
dieser menschlichen Dynamiken. Indem er auf moralische Uberlegungen, sakrale Details
und rechtliche Elemente eingeht, bietet der Dichter in einem poetischen und mythologischen
Kontext eine realistische Darstellung der Realitat und ihrer Problematik, die auch fur die
heutige Gesellschaft hoch aktuell ist.

Literaturverzeichnis

BARLOW 2012
J. J. Barlow, Cicero on Property and the State, in W. Nicgorski (ed.), Cicero’s Practical
Philosophy, Notre Dame, 212-41.

BAsILE 2020
R. Basile, «Res communes omnium». Disciplina giuridica e profili (a-)sistematici, «Index»
XLVIII, 307-22.

35 Zur sakralen Dimension der trojanischen Mission sowie des Aeneas als Anfilhrer vgl. u.a. SCHAUER (2007,
102-21 und 136-40) und FUCECCHI (2018, 65-66, 75 und 81).

Atti del 11 convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale 42



Der Umgang mit Flichtlingen zwischen Moral, Religion und Recht: zu den Reden des Ilioneus in
Aen. 1, 539-43 und 7, 228-30

BETTINI 2019
M. Bettini, Homo sum. Essere “umani” nel mondo antico, Torino.

BINDER 2019
G. Binder (Hrsg.), P. Vergilius Maro. Aeneis, I11: Kommentar zu Aeneis 7-12, Trier.

CAIRNS 1989
F. Cairns, Virgil’s Augustan Epic, Cambridge.

D’AMATI 2016a
L. D’Amati, Aedificatio in litore, in L. Garofalo (a cura di), I beni di interesse pubblico
nell’esperienza giuridica romana, 1, Napoli.

D’AMATI 2016b
L. D’Amati, Brevi riflessioni in tema di res communes omnium e litora maris, in I. Piro (a
cura di), Scritti per Alessandro Corbino, Il, Tricase.

Dorico CAiNzos 2016
M. D. Dopico Cainzos, luppiter, hospitibus nam te dare iura loquuntur (Virg., Aen., 1, 727):
los fundamentos del hospitium romano, «EtClass» LXXXIV.1-4, 181-208.

DuRsl! 2023
D. Dursi, Le res communes omnium di Marciano: dell’equilibrato rapporto tra uomo e
risorse naturali, «Revista digital de derecho administrativo» XXX.2, 227-45.

ESTEFANIA 2006
D. Estefania, La fundacién del Eneas virgiliano en el Lacio: una nueva Troya, «RELat» VI,
17-39.

FINK 2005
G. Fink (Hrsg.), P. Vergilius Maro. Aeneis, Dusseldorf-Zirich.

FIORENTINI 2017
M. Fiorentini, Spunti volanti in margine al problema dei beni comuni, «BIDR» 7, 75-103.

FIORENTINI 2019
M. Fiorentini, Res communes omnium e commons. Contro un equivoco, «BIDR» 9, 153-81.

FREUND 2017

S. Freund, lungis auditorio. Kulturelle Vielfalt und Migration als immanente Themen des
Lateinunterrichts, in S. Freund — L. Janssen (Hrsg.), Communis lingua gentibus.
Interkulturalitat und Lateinunterricht, Speyer, 13-31.

FuceccHI 2018
M. Fucecchi, Enea e altri profughi virgiliani, in A. Camerotto — F. Pontani (edd.), Xenia.
Migranti, stranieri, cittadini tra i classici e il presente, Milano-Udine, 63-82.

GALGANO 2021

F. Galgano, Acqua pubblica, uso privato, in M. del Tufo — F. Fasolino — F. Lucrezi (a cura
di), Terre, acque, diritto. Forme delle Societa Antiche. Atti del Convegno del Centro Studi

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 33-46 43



Elia Angelo Corsini

sui Fondamenti del Diritto Antico. Svolgimento da remoto, 30 novembre-1° dicembre 2020,
Napoli, 129-309.

GAY 2022

M. Gay, Fato Profugus. Aeneas the Refugee. An Italian Debate, in K. Beerden — T. Epping
(eds.), Classical Controversies. Reception of Graeco-Roman Antiquity in the Twenty-First
Century, Leiden, 123-38.

GEBHARDT 2009
U. C. J. Gebhardt, Sermo iuris: Rechtssprache und Recht in der augusteischen Dichtung,
Leiden-Boston.

GuUIDORIZZzI 2020
G. Guidorizzi, Enea, lo straniero. Le origini di Roma, Torino.

HIGHET 1972
G. Highet, The Speeches in Vergil’s Aeneid, Princeton.

HoLzBERG 2015
N. Holzberg (Hrsg.), Publius Vergilius Maro. Aeneis, Berlin-Boston.

HONSELL 20158
H. Honsell, Rémisches Recht, Berlin-Heidelberg.

HORSFALL 2000
N. Horsfall (ed.), Virgil. Aeneid 7, Leiden-Boston-Kaln.

luLiETTO 2018

M. N. lulietto, Dido and Aeneas: An Archetypical Myth at the Roots of the Cultural
Dialogue between the Two Shores of the Mediterranean, «European Journal of
Multidisciplinary Studies» 111.4, 85-89.

KHAN 2002

H. A. Kahn, Doctissima Dido: Etymology, Hospitality and the Construction of a Civilized
Identity (Vergil, Aeneid 1, 731), in P. Defosse (éd.), Hommages a Carl Deroux, I: Poésie,
Bruxelles, 6-12.

LAMBRINI 2017
P. Lambrini, Alle origini dei beni comuni, «lura» LXV, 394-416.

MonNTI 1981
R. C. Monti, The Dido Episode and the Aeneid. Roman Social and Political Values in the
Epic, Leiden.

NETHERCUT 1968
W. R. Nethercut, Invasion in the Aeneid, «G&R» XV, 82-95.

NicoLs 2011

J. Nicols, Hospitality among the Romans, in M. Peachin (ed.), The Oxford Handbook of
Social Relations in the Roman World, Oxford.

Atti del 11 convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale 44



Der Umgang mit Flichtlingen zwischen Moral, Religion und Recht: zu den Reden des Ilioneus in
Aen. 1, 539-43 und 7, 228-30

NYBAKKEN 1946
O. E. Nybakken, The Moral Basis of hospitium priuatum, «CJ» XLI, 248-53.

ORTU 2017
R. Ortu, Plaut. Rud. 975 «Mare quidem commune certost omnibus», «JusOnline» 111.2, 160-
88.

PARATORE 19912
E. Paratore (a cura di), Virgilio. Eneide, IV: Libri VII-VIII, traduzione di L. Canali, Milano.

PELLECCHI 2013
L. Pellecchi, Per una lettura giuridica della Rudens di Plauto, «Athenaeum» Cl.1, 103-62.

PoLLIo 2006
D. M. J. Pollio, Aeneas the Diplomat?, «<NECJ» XXXIII. 3, 187-98.

PURPURA 2004
G. Purpura, “Liberum mare”, acque territoriali e riserve di pesca nel mondo antico,
«ASGP» XLIX, 165-206.

RICOTTILLI 1992
L. Ricottilli, «Tum breuiter Dido uoltum demissa profatur» (Aen. 1, 561): individuazione di
un «cogitantis gestus» e delle sue funzioni e modalita di rappresentazione nell’Eneide,

«MD» XXVIII, 179-227.

RivOLTELLA 2016
M. Rivoltella, La caesaries di Enea e [’eloquenza dei capelli, in A. Setaioli (a cura di), Apis
Matina. Studi in onore di Carlo Santini, Trieste, 589-601.

ROHMAN 2022
J. Rohman, Le Héros et la déesse. Personnages, stratégies narratives et effets de lecture
dans I’Enéide de Virgile, Paris.

RosATI 2009

G. Rosati (a cura di), Ovidio. Metamorfosi, I11: Libri V-VI, Milano 2009.

SCHAUER 2007

M. Schauer, Aeneas dux in Vergils Aeneis. Eine literarische Fiktion in augusteischer Zeit,
Minchen.

SCHMUDE 2021
M. P. Schmude, Flucht und Migration in Vergils Aeneis und Homers Odyssee, «Lingue
Antiche e Moderne» X, 19-39.

SINI 2008

F. Sini, Persone e cose: res communes omnium. Prospettive sistematiche tra diritto romano
e tradizione romanistica, «Diritto@Storia» VII, unpag. (https://www.dirittoestoria.it/7/
Tradizione-Romana/Sini-Persone-cose-res-communes-omnium.htm).

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 33-46 45


https://www.dirittoestoria.it/7/Tradizione-Romana/Sini-Persone-cose-res-communes-omnium.htm
https://www.dirittoestoria.it/7/Tradizione-Romana/Sini-Persone-cose-res-communes-omnium.htm

Elia Angelo Corsini

STELLA MARANCA 1930
F. Stella Maranca, Il diritto romano e [l'opera di Virgilio, «Historia: studi storici per
I’antichita classica» 1V, 577-605.

SUERBAUM 2016
W. Suerbaum, Vergil tber Ankunft, Aufnahme und Integration von Flichtlingen, «Forum
Classicum» LIX.3, 128-43.

SUERBAUM 2018

W. Suerbaum, Die Aeneis als Flichtlingsepos. Der Dichter Vergil behandelt politische
Fragen, «<cA&A» LXII11.1, 78-104.

Atti del 11 convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale 46



