
 

 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 47-62                                                                                        47 

 

Francesca Galgano 

 

Nulla pretiosa ratio.  

La protezione della donna fra modelli sociali, diritto e tradizioni in Roma antica 

 
Abstract 

 

La tutela delle donne nell’evoluzione dell’esperienza giuridica romana si inserisce nel contesto di una 

società patriarcale, in cui il pieno controllo sul patrimonio e sulla linea di successione ereditaria si 

garantiva solo al pater familias. Pur sfumando nella sua effettività sul piano pratico già dalla 

Repubblica, questo istituto arcaico rimane a lungo simbolo della subordinazione giuridica femminile, 

soprattutto all’interno del diritto pubblico.  

Le limitazioni imposte alle donne si scontrano ben presto con la progressiva emancipazione sociale ed 

economica femminile, senza tuttavia essere accompagnate da una coscienza di genere: le donne 

romane conquistarono autonomia patrimoniale e sociale, ma mai potere politico e decisionale sulla 

scena pubblica.  

La tutela mulierum appare ancora oggi un emblema di come le dinamiche sociali si confrontino con 

l’esperienza giuridica in un equilibrio instabile tra tradizione e innovazione. 

 

The guardianship of women during evolution of Roman legal experience is set in the context of a 

patriarchal society, in which pater familias was guaranteed full control over assets and the line of 

inheritance. Although fading in its effectiveness on a practical level as early as the Republic, this 

archaic institution remains a symbol of female juridical subordination, especially within public law.  

The limitations imposed on women soon clashed with their progressive social and economic 

emancipation, without however being accompanied by a gender consciousness: Roman women gained 

patrimonial and social autonomy, but not political and decision-making power on the public scene. 

The tutela mulierum still appears an emblem of how social dynamics face legal experience in an 

unstable balance between tradition and innovation. 

 

Francesca Galgano  

Univ. Federico II, Napoli 

galgano@unina.it 

 

1. La protezione nell’esperienza giuridica 

 

La Costituzione italiana1 rappresenta un faro che orienta il legislatore verso una piena 

realizzazione della persona in ogni momento della sua esistenza, illuminata dai principi di 

dignità sociale, di eguaglianza sostanziale, di tutela della salute, di benessere.  

Uno dei campi più sensibili, dove quei valori pretendono convinta adesione nelle leggi, attiene 

alla capacità da parte dell’ordinamento giuridico nazionale di promuovere e difendere i diritti 

di coloro che risultino limitati nel provvedere autonomamente ai propri interessi: tale capacità 

è un vero e proprio banco di prova per verificare il grado, per così dire, di civiltà, paradigma 

dello stato sociale di un sistema giuridico.  

Uno dei modi con cui si realizza tale protezione è la ‘tutela’, uno strumento che, nella 

grammatica civilistica, indica il complesso di poteri-doveri conferiti a un soggetto, il tutore, 

che assume la cura di un altro soggetto in quanto vulnerabile2, al fine di curarne gli interessi, 

 
1 Cf. in particolare gli artt. 2, 3, 32 Cost. 
2 Come potrebbe essere il minore d’età, ad esempio. L’ordinamento giuridico italiano (art. 2 c.c.) ha fissato ai 

diciotto anni la data convenzionale per il raggiungimento della piena maturità psicofisica: una scelta dettata 

dall’impossibilità di accertare caso per caso se un soggetto abbia raggiunto o meno la necessaria capacità di 

 



Francesca Galgano 

 

 

 

Atti del II convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale                     48 

 

di rappresentarlo in tutti gli atti e negozi giuridici e di amministrarne i beni: la  tutela oggi è 

un ufficio di diritto civile, un munus pubblico, con finalità indubbiamente conservative, ma 

anche funzionali a garantire che il tutelato riesca a realizzarsi secondo le proprie inclinazioni 

e aspirazioni personali, offerto proprio per compensarne la minore parità di opportunità nella 

gestione del suo patrimonio giuridico, come previsto all’art. 357 c.c.  

Nella logica ispiratrice dei codici ottocenteschi, invece, l’interesse prevalente posto a 

fondamento delle norme disciplinanti queste forme di assistenza per i soggetti che allora si 

definivano semplicemente ‘incapaci’ (attraverso gli istituti di tutela e curatela, appunto) non 

era tendenzialmente la loro ‘persona’, bensì l’assetto patrimoniale di cui erano portatori, reali 

o potenziali. In forme diverse, più significative nella tutela, meno incisive nella curatela, a 

seconda del grado di difficoltà psicofisica che presentassero, l’ordinamento ridimensionava la 

loro capacità di agire, secondo una logica surrogatoria: oggi, proprio grazie alla influenza 

cogente dei principi costituzionali, quella impostazione suona come tendenzialmente lesiva 

della dignità personale e si può affermare perciò che l’attuale sistema civilistico sia informato 

più correttamente ad un principio personalista, e non più meramente patrimonialista di quegli 

istituti, che vengono infatti delineati come strumenti di inclusione e promozione delle persone 

con disabilità, ai cui diritti fondamentali deve essere assicurata piena effettività nel rispetto 

dell’uguaglianza sostanziale, della parità di opportunità e dell’assenza di discriminazioni.  

 

1.1 Soggetti fragili 

 

È chiaro che nell’individuare la propria sfera di azione gli ordinamenti di ogni epoca devono 

identificare preliminarmente i protagonisti dell’azione giuridica, e qualificare perciò i soggetti 

cui riconoscono capacità giuridica e capacità di agire con precisi dettagli di tempo e luogo3.  

Oggi il soggetto da tutelare in quanto singolo non viene più definito ‘incapace’, ma più 

propriamente con la locuzione  di ‘persona con disabilità’ e tutta la più recente normativa 

italiana (che ha introdotto la figura dell’amministrazione di sostegno) ne delimita ampiezza di 

intervento, al fine di non ledere quella sfera di autonomia della persona che la Costituzione 

qualifica come inviolabile4: la vulnerabilità di un individuo è concetto estremamente volatile, 

che risente dei movimenti culturali, dei contesti socioeconomici, delle relazioni 

interindividuali.  

 
agire. Si è inteso allora fissare una regola fondata sul mero dato formale della soglia d’età, al di là della quale, 

attraverso una valutazione precettiva, ogni soggetto si ritiene legalmente capace. Il compimento del diciottesimo 

anno segna pertanto il momento in cui si acquisisce la capacità generale negoziale. Analoghe considerazioni 

valgono per tutti quei soggetti che, seppur abbiano raggiunto la maggior età, siano ritenute dall’ordinamento 

giuridico, in tutto o anche solo parzialmente prive di autonomia e, pertanto, necessitino di apposite misure di 

protezione (cf. Titolo XII, Capitoli I e II, Libro I, c.c.). 
3 Non sempre la protezione in ambito giuridico si riferisce a singoli individui, ma piuttosto a categorie 

antropologiche riconoscibili come delle minoranze, definite tali dal punto di vista etnico religioso politico 

linguistico; il che non esclude che anche all’interno di una specifica categoria possano apparire dei sottogruppi 

bisognosi di specifica tutela: pensiamo ai bambini, agli anziani, alle donne.  
4 Raramente con l’amministrazione di sostegno si realizza negli effetti pratici una sostituzione decisionale della 

persona assistita, trascurandosi il rispetto della volontà di quest’ultima. Eppure, nonostante le repliche a favore 

della riforma introdotta con la Legge 9.1.2004, n. 6 (con esiti radicali sugli artt. 404-413 c.c.), che vi leggono 

uno strumento di supporto, e mai di sostituzione della capacità di autodeterminazione dell’assistito, alcuni 

eccepiscono tuttavia che la persona con disabilità veda la propria capacità di agire fortemente limitata, seppure 

sotto l’egida del perseguimento del proprio ‘migliore interesse’. È innegabile, infatti che, pur riconoscendosi al 

beneficiario di tale strumento la più ampia autonomia negoziale, permanga grande discrezionalità nelle mani del 

giudice tutelare, il quale potrebbe astrattamente operare persino in direzione contraria alla volontà attuale 

dell’assistito. L’Italia è stata anche sanzionata dall’Unione Europea (informata alla Convenzione delle Nazioni 

Unite sui diritti delle persone con disabilità, stipulata a New York il 13.12.2006 e ratificata dall’Italia con la l. 

3.3.2009, n. 18) per ribadire tale libertà di autodeterminazione, persino di fronte al giudice tutelare. 



Nulla pretiosa ratio. La protezione della donna fra modelli sociali, diritto e tradizioni in Roma antica  

 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 47-63                                                                                        49 
 

Mi siano consentite queste brevissime considerazioni preliminari per rappresentare la cautela 

con cui il tema della ‘protezione’ può essere declinato nei confini del giuridico, soprattutto se 

lo si abbini alla discriminazione di genere (alla donna, cioè, come oggetto di protezione): gli 

studi sono oramai consolidati da diversi decenni, ma registrano tuttavia condizionamenti 

sociologici politici o anche semplicemente contesti intellettuali.  Inoltre, quando il campo di 

analisi si riferisce al mondo antico, non si può non considerare il rischio5 insito nelle 

attualizzazioni, nelle letture comparatistiche o pure nelle strumentalizzazioni funzionali della 

storia, che naturalmente falsano il piano di indagine, anche se alcuni temi sono costanti 

nell’evoluzione del diritto che sarà poi europeo6, il che moltiplica le occasioni di riflessione. 

 

1.2. La protezione nell’esperienza giuridica romana: tutela, curatela 

 

L’esperienza giuridica romana elabora con piena consapevolezza il concetto di protezione, a 

salvaguardia di un ordine oggettivo, ad esempio, contrattuale, attraverso mezzi a tutela della 

bona fides, offerti soprattutto nella giurisdizione del Pretore, realmente creatrice di diritto, 

grazie a cui comincia ad introdursi l’idea dell’equità, che informa7 ancora oggi i moderni 

ordinamenti. 

Già dall’età più antica appaiono  misure giuridiche di protezione che mirano (attraverso gli 

istituti molto antichi di tutela e poi di curatela) a preservare più specificamente l’assetto 

familiare patriarcale8, allorché lo ius Quiritium arcaico individui soggetti che mostrino 

difficoltà fisiche o psichiche nella gestione dei propri affari, come minori, donne, furiosi, 

prodigi, e decida di offrire loro assistenza per salvaguardare l’impianto potestativo dei ruoli e 

il contemperamento degli interessi9 in gioco: quei soggetti infatti sono percepiti come limitati 

e perciò  affidati a tutori, quando non siano già sottoposti ad alcuna diversa potestà10. Di solito 

è il pater nel testamento a nominare un tutore per i suoi figli11; oppure – come ben chiaro già 

nelle XII Tab. 5.6. – sarà l’agnato prossimo, erede legittimo, chiamato a ricoprire quel ruolo 

de plano; dal III sec a.C. fu previsto da una lex Atilia che alla nomina potesse provvedere un 

magistrato, per lo più il pretore urbano.  

La protezione esercitata dal tutore segue un duplice filone: personale (egli si occupa 

dell’educazione, del mantenimento e della cura in generale del suo assistito), ma anche 

patrimoniale, in quanto sostituisce del tutto o ne completa la volontà, a seconda dell’età, nella 

gestione economica dei suoi interessi, con un assenso al compimento di negozi giuridici, a 

meno che non si tratti di un atto produttivo di accrescimento economico, che quello può fare 

da solo.  

La cifra  prevalente di tale strumento era potestativa, più che protettiva, consistendo  cioè nel 
 

5 Per uno sguardo d’insieme sulla metodologia di ricerca storica, cf. BETTINI – SHORT (2014) e BETTINI (1998). 
6 La disabilità nell’ordinamento francese, ad es., è oggi disciplinata dagli artt. 489 ss. LF in parte aggiornati dalla 

riforma della L. 5.3.2007 nr. 308, volta a offrire maggiore tutela possibile alle persone vulnerabili, 

valorizzandone al massimo grado la volontà, attraverso una terza figura, sauvegarde de justice, che si aggiunge 

a tutela e curatela (così anche in Spagna). Cf. invece la figura unitaria della Rechtliche Betreuung nei §. 1896 e 

§. 104 BGB. 
7 Cf. in una vasta letteratura WINKEL (2010, 155), il quale segue il percorso del concetto di protezione giuridica 

dall’età romana lungo i secoli dello ius commune nell’area della futura Europa fino alla Rivoluzione francese, 

dove assume la qualificazione di equità legale, solo lentamente ammantata di profili sociologici anche grazie a 

studiosi come Rudolph von Jhering.  
8 Per uno sguardo d’insieme sul tema si vedano fra gli altri TELLEGEN – COUPERUS (2006, 423 ss.); TARWAKA 

(2023, 11 ss. part. 46 ss.). 
9 CORBINO (2012, 160 ss.), evidenzia ad es. come le vicende matrimoniali a Roma siano «un fatto di interesse 

pubblico». Per le dinamiche del controllo nelle relazioni familiari, si veda DUBOULOZ (2020). 
10 Come, ad esempio, nel caso di un minore sui iuris. 
11 Furiosi, XII Tab. 5.7, e prodigi avevano poi un loro percorso particolare, rispetto ai minori e alle donne, i primi 

oggetto di curatela, i secondi di tutela. 



Francesca Galgano 

 

 

 

Atti del II convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale                     50 

 

salvaguardare le aspettative successorie dei familiari di un soggetto ritenuto pressocché 

incapace; il tutore, perciò, esercitava un potere  che mirava alla più trasparente 

amministrazione del patrimonio dell’assistito12: patrimonio che veniva percepito come 

appartenente attualmente al tutore (di solito testamentario o legittimo, quando non Atilianus, 

nominato cioè su richiesta di chiunque  si rivolgesse al Pretore perché si assegnasse un tutore 

al minore, spesso la madre o parenti stretti, obbligati ex lege a richiederlo), laddove il minore 

appariva come un titolare potenziale, che poteva e doveva pretendere al temine del periodo un 

vero e proprio rendiconto13 (e anche una restituzione, qualora dimostrasse di essere stato leso 

dalla gestione altrui).  

Proprio con la tutela Atiliana di nomina magistratuale appare una svolta decisiva verso la 

dimensione da potestativa (che era in principio) ad assistenziale, perché mentre i tutori 

testamentario e legittimo sono di solito legati al tutelato da rapporti personali o da altri 

interessi, il tutore atiliano è invece spesso un estraneo, gravato di un onere che gli comporta 

l’assunzione anche di alcuni svantaggi. Esercita un potere, è vero, ma l’incarico è sottoposto 

a rigidi rendiconti e controlli.  

Nel corso dei secoli successivi gli istituti di tutela e curatela si avvicinarono sotto la comune 

egida della prevalente qualificazione di munera, di oneri autoritativi con una precipua 

funzione sociale14, esercitati con scopo assistenziale. 

 

2. La tutela mulierum 

 

Come per i minori, sin dalle XII Tavole si prevede una forma di protezione anche per le donne 

lungo un percorso comune con l’intero patrimonio familiare del defunto: la loro tutela è perciò 

o delegata a una persona designata dal testatore, oppure ricompresa nel pacchetto, per così 

dire, della successione legittima e quindi affidata ad un agnato prossimo15.  

Già all’interno dell’ordinamento dei Quiriti, le donne rientravano infatti nel novero dei 

soggetti per i quali si prevedeva una forma di tutela, con due eccezioni per le Vestales, da 

sempre esenti dalla patria potestas16 e perciò capaci (eccezionalmente per l’età arcaica) di fare 

testamento e, dopo l’emanazione della Lex Iulia et Papia Poppea del I sec d.C., per le donne 

libere madri di almeno tre figli (oppure di quattro, se liberte). 

La sua disciplina ricalca quanto previsto per gli impuberes, eppure ne differisce in modo 

radicale, perché l’elemento prevalente è quello potestativo (rispetto a quello assistenziale, che 

risulta ben presto residuale), delineandosi come precipitato dell’antica manus maritalis: 

Livio17 lo evidenzia infatti ponendolo in relazione al potere esercitato sulle donne da parenti, 

fratelli, mariti. Sia libere, ingenuae, che libertinae, puberi e autonome (non sottoposte 

 
12 Di cui si segnalava l’inabilità, come in D. 27.10.9 (Ner. 1 membr.): Cuius bonis distrahendis curatores facere 

senatus permisit, eius bona creditoribus vendere non permisit, quamvis creditores post id beneficium bona 

vendere mallent: sicut enim integra re potestas ipsorum est utrum velint eligendi, ita cum alterum elegerint, 

altero abstinere debent. multoque magis id servari aequum est, si etiam factus est curator, per quem bona 

distraherentur, quamvis nondum explicato eo negotio decesserit. nam et tunc ex integro alius curator faciendus 

est neque heres prioris curatoris onerandus, cum accidere possit, ut negotio vel propter sexus vel propter aetatis 

infirmitatem vel propter dignitatem maiorem minoremve, quam in priore curatore spectata erat, habilis non sit, 

possint etiam plures heredes ei existere neque aut per omnes id negotium administrari expediat aut quicquam 

dici possit, cur unus aliquis ex his potissimum onerandus sit.  
13 Cf. D. 26.7.33 pr. -1 (Call. 4 de cogn.). Cf. anche il nostro art. 382 c.c.: «Il tutore deve amministrare il 

patrimonio del minore con la diligenza del buon padre di famiglia [1176]. Egli risponde verso il minore di ogni 

danno a lui cagionato violando i propri doveri [357]». 
14 Tale qualificazione si consolida fino a Giustiniano, che considera la tutela adempimento di un dovere pubblico. 
15 Gai. 1.155 e 157. 
16 Gell. NA. 1.12.9. 
17 Liv. 34.2.11.: (…) Maiores nostri nullam, ne privatam quidem rem agere feminas sine tutore auctore voluerunt, 

in manu esse parentium, fratrum, virorum (…). 



Nulla pretiosa ratio. La protezione della donna fra modelli sociali, diritto e tradizioni in Roma antica  

 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 47-63                                                                                        51 
 

all’autorità del padre, cioè) le donne erano soggette a controllo da parte di un tutore datus, 

nominato di solito dal testatore per loro, ma anche optivus, che sceglievano da sole, su 

autorizzazione del testatore, talora con possibilità di nominarne anche più d’uno, in momenti 

o per affari diversi. In età arcaica la tutela seguiva le regole della successione intestata e perciò 

tutore legitimus della donna era di solito il suo agnato18  più vicino, un fratello, il suo parens 

manumissor, se era emancipata oppure il suo patronus, se era una liberta. Questo tutore 

legittimo poteva ben essere suo figlio in quanto agnato, persino se minore. 

Come detto, la donna aveva anche l’opportunità di scegliere il proprio tutore (Atilianus) con 

una richiesta al magistrato oppure attraverso un espediente di cui ci parla Gaio 1.114-115, 

facendosi ‘comprare’ fittiziamente in manu da un uomo, spesso anziano privo di eredi, da cui 

si faceva poi riemancipare all’uomo di fiducia scelto come tutore, che poi la manometteva, 

rendendola libera e sottoposta alla sua tutela.  

È bene precisare che i compiti del tutore sul patrimonio della donna si riducevano ad una 

formale autorizzazione (auctoritatis interpositio) espressa per atti19 di particolare importanza, 

come la vendita di beni di valore, o assunzione di obbligazioni ecc. In linea generale, era 

necessario ottenere la auctoritas per gli atti da cui potesse derivare una variazione 

patrimoniale. 

Contro un rifiuto la donna poteva rivolgersi al magistrato, che in ultima istanza (e spesso, 

come dice Gaio, 1.190) poteva costringere il tutore ad approvare un suo atto di 

amministrazione patrimoniale, evidentemente giudicando opportuno forzare dall’alto il 

diverso giudizio del tutore. Si pensi ad esempio all’ipotesi non infrequente che il tutor fosse 

il futuro erede della tutelata, con il potere di limitare fortemente le sue decisioni. 

Anche se i giuristi spesso le affiancano, tutela degli impuberi e tutela delle donne 

differiscono20 infatti significativamente, innanzitutto per il diverso grado di potere del tutore: 

nel primo caso, soprattutto se l’impubere sia vicino all’infanzia, il tutore lo sostituirà del tutto 

nella attività giuridica a lui riferibile, in quanto il bambino appare necessitante di una 

 
18 Ed infatti le donne ne erano escluse dal lato attivo. Cf. D. 26.1.18 (Ner. 3 reg.): Feminae tutores dari non 

possunt, quia id munus masculorum est, nisi a principe filiorum tutelam specialiter postulent.  
19 L’elenco degli atti è in Tit. Ulp. 11.27 (cf. con Gai 1.192). Se la donna non può senza l’autorizzazione del 

tutore alienare le res mancipi, ben può invece alienare quelle nec mancipi, sebbene si tratti di cose di grande 

valore (Gai 2.80). E ad esempio ben potrebbe la donna stipulare un contratto di mutuo senza l’autorità del tutore, 

visto che può trasferire al mutuatario quantità di denaro, cosa che non potrebbe accadere invece con il pupillo.  

La donna non può manomettere lo schiavo da sola, come ben chiaro in Tit. Ulp. 1.17; non ha capacità di agire in 

giudizio con la antica procedura per legis actiones e non potrà agire per difendere sé stessa in qualità di 

convenuta. Il criterio è legato al fatto che la donna non possa assumere obbligazioni in assoluto, né compiere 

altri atti negoziali previsti dallo ius civile e questa sembra una posizione consolidata. Lo stesso principio vale nel 

caso in cui la donna sia insignita della delazione di eredità e che le si chieda di accettare solo con l’assenso del 

tutore: anche qui la logica è quella di tutelarla, visto che l’accettazione dell’eredità non comporta necessariamente 

un acquisto, ma al contrario potrebbe essere assai dannosa, se l’eredità fosse ad esempio gravata di debiti (cf. 

Gai 1.176 e Tit. Ulp. 11.22). 

Fra le incapacità più significative e soprattutto dibattute in dottrina c’è certamente quella di fare testamento (Gai 

2.118 e Tit. Ulp. 20.15). Infatti, se si ammette che la donna possa gestire i propri affari e disporre del patrimonio 

in atti fra vivi, perché non dovrebbe ammettersi capacità di fare testamento, come sembrerebbe comprovare il 

testamento di Acca Larentia risalente all’età di Romolo (cf. Gai 1.115.a; e 2.112)? È appena il caso di precisare 

che spesso erano i potenziali eredi ab intestato adgnati ad opporsi alla capacità della donna di testare. Infatti, 

una volta acclarato che la donna fosse uscita dalla famiglia, le si riconosceva il diritto di testare (anche Cic., Top. 

4.18 infatti ammette che la donna che abbia subito una capitis deminutio possa fare testamento), a cominciare 

dalla lex Voconia in poi. 
20 In Tit. Ulp. 11.25 è evidente la differenza di ruoli fra i due tutori: quelli di pupilli e pupille svolgono una 

funzione di negotiorum gestio e di interposizione di auctoritas, cioè di approvazione degli atti, laddove invece i 

tutori delle donne si limitano ad apporre il proprio assenso e questo comporta anche profili di responsabilità 

diversi, perché come dice Gai 1.191, nella tutela agli impuberi è prevista una sorta di rendiconto della gestione 

a carico dei tutori di minori, esclusa nella tutela delle donne. 



Francesca Galgano 

 

 

 

Atti del II convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale                     52 

 

protezione molto incisiva, a causa della sua incompleta formazione psicofisica. In un certo 

senso è come se il tutore surrogasse il ruolo del pater familias mancante, fino al 

raggiungimento della pubertà. Ed in effetti proprio in termini di potestas si rappresenta il 

potere del tutore nei confronti del pupillo, votato ad una superiore esigenza della protezione 

più che del pupillo, dell’intero nucleo familiare – in ultima analisi trasformandone la 

dimensione, da fatto privato, in pubblicistica – più che degli interessi individuali dell'assistito: 

si usa dire che la tutela appare rappresentabile come un insieme di vincoli artificiali (integrati 

in un  officium21 svolto come vis ac potestas secondo la notissima definizione di Servio 

Sulpicio Rufo22) che sostituiscano quelli che svolgerebbe naturalmente il pater familias. In 

questo senso la tutela è una potestà, attribuita a chi la gestisce, che consegue dalla titolarità 

dell’ufficio e precede anche concettualmente l’intento di protezione dell'istituto. Spesso, 

infatti, viene esercitato nell’interesse prima di tutto del tutore, e condizionato persino dalle 

sue aspettative successorie.  

Tali considerazioni possono assolutamente escludersi nella tutela sulle donne, perché non si 

può certo parlare di una mancata formazione psicofisica della persona assistita e la protezione, 

offerta o per meglio dire imposta alle donne, deve trovare una diversa giustificazione, che 

viene rinvenuta (anche) dai giuristi nella loro levitas animi: con questa motivazione lo ius 

impone assistenza alle donne, in quanto vulnerabili, fragili, deboli e perciò non in grado di 

amministrare bene il loro patrimonio. Il tutore loro imposto non sostituisce le donne 

nell’amministrazione dei beni, ma presta la sua autorizzazione a quegli atti di disposizione 

patrimoniale fra vivi che giudica più rilevanti, come ad esempio quelli per citare in giudizio, 

alienare res mancipi, contrarre debiti, accettare eredità (di solito erano esclusi atti negoziali 

previsti dal diritto pretorio). 

È appena il caso di rilevare che la tutela sulle donne è destinata a scomparire nell’età 

tardoantica: fra i passaggi significativi di un lento declino spicca il riconoscimento nel II sec. 

d.C.23 della posizione successoria della madre al figlio, ma già nel primissimo Principato, 

quando Claudio stabilisce di abolire la tutela legittima24, si incrina il controllo più incisivo da 

parte della linea maschile dei parenti della donna; quando25 poi Onorio e Teodosio II (nel 410, 

cf. CTh. 8.17.3) attribuiscono a tutte le donne lo ius liberorum, anche se non sono madri si 

 
21 Si veda Gell. NA. 5.13.5 per un elenco di officia apud Maiorum. 
22 Cf. la definizione offerta in D. 26.1.1 pr. (Paul. 38 ad ed.): Tutela est, ut Servius definit, vis ac potestas in 

capite libero ad tuendum eum, qui propter aetatem sua sponte se defendere nequit, iure civili data ac permissa. 

I tutori esercitano dunque una potestà, ma l’etimologia della tutela rinvia invece alla funzione di cura 

assistenziale (da tueri); così in D. 26.1.1.1 (Paul. 38 ad ed.): Tutores autem sunt qui eam vim ac potestatem 

habent, exque re ipsa nomen ceperunt: itaque appellantur tutores quasi tuitores atque defensores, sicut aeditui 

dicuntur qui aedes tuentur. Si legga tuttavia anche Varro Ling. 7.12, in cui la radice etimologica viene ricondotta 

al significato di guardare o osservare (più coerente con la natura potestativa originaria?) e non di proteggere, 

custodire, che dunque potrebbe essere successivo: Tueri duo significat, unum ab aspectu ut dixi, unde est/ Enni 

illud …tueor te senex? Pro Iupiter! Et Quis pater aut cognatus volet vos contra tueri? Alterum a curando ac 

tutela, ut cum dicimus/bell <um> et villam tueri a quo etiam quidam dicunt illum qui curat/aedes sacras 

<a>edituum, non aeditumum; sed tamen hoc ipsum ab/eadem est profectum origine, quod quem volumus domum 

curare /dicimus ‘tu domi videbis’, ut Plautus cum ait: Intus para, cura, vide. /Quod opus<t> fiat. Sic dicta 

vestis<pi>ca, quae vestem spiceret, id est/ videret vestem ac tueretur. Quare a tuendo et templa et tesca 

dicta/cum discrimine eo quod dixi. /  
23 Vd. infra n. 36. 
24 Dopo la lex Claudia de tutela del primo secolo d.C., anche Adriano semplifica la redazione del testamento 

consentendo alla donna di testare senza la procedura della compravendita fiduciaria (descritta da Gaio 1.115 a), 

ma con la sola autorizzazione del tutore (Gai. 2.118). 
25 I confini si smussano anche sul versante attivo, col qualificare gradualmente la donna come possibile tutrice. 

Valentiniano Teodosio e Arcadio (C. 5.35.2, 390 d.C.) fissarono ad esempio per le vedove la possibilità di 

chiedere di essere nominate tutrici dei propri figli impuberi con alcune condizioni (ad es. promettendo che non 

si sarebbero risposate in mancanza di un tutore legittimo). Giustiniano poi, nel 530 d.C. (C. 5.35.3), ammetterà 

per le madri il ruolo di tutrici dei propri figli naturali, in mancanza di tutori legittimi. 



Nulla pretiosa ratio. La protezione della donna fra modelli sociali, diritto e tradizioni in Roma antica  

 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 47-63                                                                                        53 
 

certifica la disapplicazione dell’istituto. Nel diritto giustinianeo la tutela sulle donne è del tutto 

assente. 

 

3. Fondamento della tutela: levitas animi, infirmitas consilii, imbecillitas? 

 

Quando le donne raggiungono la pubertà non acquistano l’autonomia negoziale o 

patrimoniale, ma vengono convogliate verso un secondo livello di tutela, che astrattamente 

può durare per tutta la loro vita: non è il mancato raggiungimento di una maturità psicofisica, 

che rende opportuna la sottoposizione alla volontà del tutore, ma26 la debolezza del loro sesso. 

Gaio nel suo manuale di Institutiones27 la espone insieme a quella impuberum, prendendo 

effettivamente le distanze da quello che anche i suoi contemporanei percepiscono come un 

retaggio arcaico della struttura familiare romana. 

 
Gai 1.144-5: Permissum est parentibus tutores liberis, quos in potestate sua habent, 

testamento dare: masculīni quidem sexus impuberibus, feminīni et impuberibus 

puberibusque, etiam cum nuptae sint. Vetĕres enim voluērunt feminas, etiam si perfectae 

aetatis sint, propter animi levitatem in tutela esse. Itaque, si quis filio filiaeque testamento 

tutorem dedĕrit et ambo ad pubertatem pervenĕrint, filius quidem desĭnet habere tutorem, 

filia vero nihilo minus in tutela permănet: tantum enim ex lege Iulia et Papia Poppaea 

iure liberorum a tutela liberantur feminae.  

 

 

Insomma, se le donne sono autonome e mature d’età, persino se sposate, ugualmente restano 

sottoposte alla tutela per la volubilità del loro animo, perché così vollero gli antichi. 

 Altrove il rilievo critico è più deciso: 

 
Gai 1.190: Feminas vero perfectae aetatis in tutela esse fere nulla pretiosa ratio suasisse 

videtur: nam quae vulgo creditur, quia levitate animi plerumque decipiuntur et aequum 

erat eas tutorum auctoritate regi, magis speciosa videtur quam vera; mulieres enim quae 

perfectae aetatis sunt, ipsae sibi negotia tractant et in quibusdam causis dicis gratia tutor 

interponit auctoritatem suam; saepe etiam invitus auctor fieri a praetore cogitur.  

 

Nessun valido motivo sembra aver consigliato che le donne mature siano sottoposte alla tutela: 

infatti ciò che viene comunemente accreditato, per cui apparisse equo che fossero guidate 

dall’autorità di tutori, risulta più specioso che vero. Le donne trattano i loro affari da sole, e il 

tutore interpone la sua autorizzazione proforma solo in certi casi e spesso è costretto dal 

Pretore a fungere da garante contro il suo volere. Il giurista prosegue poi (1.191) chiarendo 

che nessun giudizio è concesso alla donna contro il suo tutore con un’azione di responsabilità 

per cattiva amministrazione (tutt’al più si potrebbe immaginare di qualificare i loro rapporti 

in termini di mandato o di gestione d’affari). 

Il ragionamento è debolmente argomentativo: se è naturale a causa dell’età che un impubere 

venga guidato da altri28, non c’è un apprezzabile motivo per il quale le donne puberi debbano 

essere sottoposte a tutela; eppure, anche se giudica pretestuosa la motivazione, fondata su 

 
26 In realtà, quando la donna diventa sui iuris alla morte del pater, per la stessa struttura agnatizia e potestativa 

della famiglia romana si mina la continuità della linea di successione patrimoniale. Il suo patrimonio potrebbe 

infatti essere sottratto al controllo degli agnati, quegli stessi che sarebbero subentrati al pater per successione 

intestata: questa è una posizione ben evidenziata dagli studiosi del diritto ereditario romano, come esempio 

GABBA (1880, 458 e 480), ma anche PEROZZI (1928, 509 ss.), BONFANTE (1963, 557).  
27 Gai. 1.144-145. 
28 In Gai. 1.189 si legge: che il figlio impubere sia sottoposto a tutela è previsto nei diritti di tutti i paesi, perché 

risponde ad un criterio naturale che chi non è maturo sia guidato da altri. 



Francesca Galgano 

 

 

 

Atti del II convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale                     54 

 

luoghi comuni (ciò che si crede comunemente, e cioè che a causa della loro leggerezza 

d’animo  le donne siano più facilmente tratte in inganno), l’autore condivide quanto è nella 

cultura romana giuridica consolidato da secoli, e cioè che sia giusto che le donne siano 

governate da un tutore.  

Gaio (Gai 1.193) appunta poi questa peculiarità, che isola Roma dai contesti limitrofi – e non 

può non percepirne la singolarità, senza peraltro che un deciso disagio trapeli dalle sue parole 

– affermando che un istituto analogo alla tutela, così come inteso nella società romana, non 

abbia equivalenti nelle tradizioni straniere, anche se a volte, come accade per i Bitini, le donne 

impegnate in un contratto debbono essere autorizzate dal marito o dal figlio di lei pubere.  

Per Gaio insomma appare equo (aequum est), che tutte le donne siano sotto tutela perpetua. 

Eppure, è un dato di fatto che le donne gestiscano i propri affari da sé. Lo dice lui stesso!  

Ma l’istituto, quasi ancestralmente legato all’immagine della donna, continua a sussistere, 

anche se lentamente svuotandosi di ogni effetto sostanziale. 

Se non si profila come assistenza per un soggetto ‘menomato’, disabile, immaturo dal punto 

di vista psicofisico, occorre chiedersi come si giustifichi la tutela dal punto di vista del diritto 

e soprattutto come si interfacci nella evoluzione della società romana repubblicana, poi 

imperiale. 

Gli intellettuali del mondo antico che approcciavano al tema, come ad esempio proprio 

Cicerone (Mur. 12.27), seguivano un percorso logico di assimilazione soprattutto nelle 

motivazioni, che avevano ispirato gli antichi nella costruzione giuridica di una forma di 

protezione per soggetti vulnerabili: l’abbinamento ai minori delle donne doveva pur trovare 

una motivazione che facilmente si riscontrava fin dai tempi più antichi in quella loro asserita 

fragilità. In effetti quando si formano questi stereotipi culturali la debolezza delle donne è un 

dato di fatto: le donne non possono portare le armi, perché sono più esili fisicamente e non 

appartengono al comizio, perché non combattono; tale mancanza di forza le differenzia in 

modo radicale dagli uomini.  

La tutela nasce certamente per compensare una fragilità, ma è strettamente connessa con 

l’appartenenza al comizio, perché è la consistenza patrimoniale della famiglia a determinare 

l’iscrizione nella classe del comizio e anche l’esclusione di alcuni soggetti dal comizio stesso. 

Perciò l’argomento della debolezza è fondato, se parliamo dell’età arcaica monarchica, in cui 

naturalmente nasce questo assetto costituzionale ruotante intorno al comizio e sicuramente la 

dimensione della levitas si instaura in quel momento anche dal punto di vista giuridico, perché 

si stabilisce una forte discriminazione a carico della donna soprattutto in campo pubblicistico. 

 Non dimentichiamo che la lex (in realtà un plebiscito) Voconia (Gaio 2.226; 274) del secondo 

secolo avanti Cristo stabilisce delle limitazioni molto incisive, mirando a ridurre l’eccessiva 

ricchezza femminile, ostacolare il lusso, ma anche evitare la dispersione dei patrimoni di 

coloro che fossero iscritti alla prima classe nel comizio, contrastando in ultima istanza la 

emancipazione delle donne.  

Il continuo rinvio agli antichi, ai Maiores, ai Padri e ai loro valori in un certo senso delegittima 

i Romani da un ulteriore approfondimento: Gaio stesso in 1.144 dice che sono i veteres che 

hanno voluto tale condizione per le donne, spostando nel mondo arcaico le premesse di questa 

ideologia, significativamente discriminatoria nei confronti delle donne quando  si formano i 

principi del diritto consuetudinario che Roma rispetterà fino all’età tardoantica, in omaggio 

condiviso alle sue tradizioni e ai suoi valori più profondi.  

Proprio in quest’età più risalente lo statuto femminile assume delle particolarità giuridiche 

proprie, si costruisce l’archetipo imperituro della loro vulnerabilità, quella levitas29  che rende 

 
29 M. Porcio Catone, nel 195 a.C., (nel discorso che pronuncia contro l’abolizione della lex Oppia) giustificava 

così la antica introduzione della tutela sulle donne, come una forma di incapacità analoga a quella dei minori, in 

 



Nulla pretiosa ratio. La protezione della donna fra modelli sociali, diritto e tradizioni in Roma antica  

 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 47-63                                                                                        55 
 

opportuna un’assistenza nelle attività più delicate dal punto di vista giuridico, ma allo stesso 

tempo getta un’ombra sulle reali capacità femminili suggerendone quantomeno la poca 

affidabilità, l’insicurezza, la volubilità. 

Sulla scia di Aristotele30, la cultura romana più arcaica rappresenta nell’impianto giuridico la 

donna subordinata al marito filiae loco, al pari cioè di una figlia, perdendo ella con il 

matrimonio ogni legame con la sua famiglia d’origine ed entrando a far parte di quella di un 

altro pater familias: la forma arcaica del matrimonio, peraltro ben presto andata in disuso, 

consentiva  infatti al marito (attraverso la convivenza continua nella donna nella casa maritale 

per un intero anno) di acquistare una forma potestativa su di lei chiamata manus come se fosse 

l’usucapione di un oggetto.   

Sebbene si debba registrare, di fatto già nella repubblica, un’evoluzione decisa verso una piena 

emancipazione31, serpeggiano nella cultura romana moltissimi stereotipi (che oggi 

definiremmo di genere), che qualificano negativamente la donna inferiore perché fragile, oltre 

che incline alle passioni32, laddove l’uomo ha invece il controllo delle sue emozioni. Tali 

stereotipi giustificherebbero le imponenti limitazioni imposte alle donne per secoli, ad 

esempio in merito alla potestà sui figli, all’amministrazione del patrimonio, alla possibilità di 

fare testamento (inizialmente negata), alla collocazione nella linea di successione del padre o 

del marito o del figlio, pretermessa ai discendenti di linea maschile diretta o collaterale.   

Il contesto della tutela mulierum si iscrive probabilmente, alle origini, proprio nella necessità 

che siano certe le sorti dei patrimoni secondo linee di successione precluse alle donne (perché 

un patrimonio a loro intestato sarebbe stato ininfluente sull’iscrizione al comizio, soprattutto 

alle prime classi dell’assemblea popolare) e crea un sistema – più che di protezione, assistenza, 

inteso nel senso della moderna ‘tutela’ – di difesa del patrimonio incardinato alle familiae, al 

cui vertice si pone il pater… 

Donne e impuberi appaiono infatti esclusi dal comizio, un organo centrale nella vita 

costituzionale già dalla monarchia e poi per tutta la Repubblica. Dalla loro estromissione 

consegue che non possono ereditare, non possono esercitare i culti familiari e perciò il loro 

patrimonio non ha, o meglio non ‘deve avere’ alcuna incidenza sull’iscrizione al comizio. 

Questo aspetto è il punto di svolta nella comprensione della dinamica della tutela sulle donne, 

che è incardinata nella struttura costituzionale della Repubblica e che – anche quando tale 

dinamica risulta meno rilevante in pieno principato – appare oramai talmente connaturata alla 

cultura giuridica da non poter essere più messa in discussione.  

Che le donne fossero effettivamente percepite come soggetti deboli è indiscusso: morivano 

molto spesso di parto, non erano in grado di combattere e tutta la formazione dell’uomo che 

apparteneva alla classe più elevata attraverso il servizio militare naturalmente non le 

coinvolgeva. Rafforzata dalla lex Voconia, che aveva limitato la capacità delle donne di essere 

 
un ardito paragone con animali selvaggi e indomabili, oltre che pericolosi (Liv. 34.2.11-13). Sul tema si veda 

DESIDERI (1984, 63 ss.).  
30 Aristh. Pol. 1.12.1259b.4-10; 1.13.1260.9 ss. 
31 Che si completerà nell’impero: sempre in Gaio (1.190) si legge che le donne sibi negotia tractant in caso di 

morte del padre, diventano dunque ben presto autonome nella gestione di sé stesse e amministrano i propri beni; 

e ancora (Gai 2.85) che possono accettare pagamenti che estinguano l’obbligazione.  
32 Secondo Lattanzio (De opificio Dei 12.16 s.) nell’etimologia di mulier ci sarebbe il lemma mollis, in un 

temerario nesso concettuale con la nascita e l’allattamento. È appena il caso di segnalare che mulier suona con 

una valenza negativa, laddove per la donna intesa nella sua identità di genere si adopera femina o matrona, 

soprattutto se di alto lignaggio (il matrimonio, infatti, è definito da Modestino, 1 reg., D. 23.2.1: coniunctio maris 

et feminae; e anche da Ulpiano, 1 inst., D. 1.1.1.3). Fiacchezza e mollezza sono spesso interpretate come scarsa 

capacità di resistere alla passione amorosa, e rendono le donne anche particolarmente violente, vendicative, 

quando non vere assassine. Il tema della (in)continenza femminile prosegue immutato da Apuleio (tale sembra 

essere la malattia di cui soffre la vedova Pudentilla, cf. Apul. Apol. 69.1 ss.) fino all’Occidente romano-visigoto 

(si veda ad es. Nov. Mai. 6, 458 d.C.). 



Francesca Galgano 

 

 

 

Atti del II convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale                     56 

 

istituite eredi e di ricevere a titolo particolare per testamento, l’esclusione femminile da tutti 

gli aspetti pubblicistici33 e dallo stesso populus comporta che la tutela regga oltre l’assetto 

temporale sociale di riferimento, anche se già appena alla fine della Repubblica, quando non 

c’è più la leva obbligatoria, comincia a scricchiolare.  

Con tali premesse politico-economiche  si radica nella società un tema di fondo che 

accompagna la rappresentazione della donna in larga parte della letteratura anche giuridica:  

la levitas animi, abbinata  a quell’infirmitas sexus, che suggerisce debolezza fisica, mancanza 

di fermezza, e che sconfina (o può sconfinare) nell’invalidità o nella disabilità, pure consilii, 

del giudizio cioè, una difficoltà quasi cognitiva che la rende inadatta  ad assolvere compiti di 

maggiore responsabilità – e perciò di naturale appannaggio virile – qualità (negative) che 

consigliano una qualche forma di assistenza, definita peraltro come una prerogativa maschile, 

un officium virile34 precluso alle donne ancora una volta propter sexus imbecillitatem. 

Il principio che vieta loro di tutelam administrare, neppure del proprio figlio35, viene solo 

debolmente scalfito, anche quando l’istituto si attutisce, dopo che nel I sec d.C. con la lex 

Claudia de tutela viene abolita la tutela agnatitizia. Sarà necessario attendere l’epoca adrianea 

quando, con il Sc. Tertullianum36 (forse il vero passo decisivo, perché nella linea di 

successione venne preferita agli agnati collaterali), si consentì alla madre il diritto di figurare 

fra gli eredi del figlio e poco dopo, con un altro Sc. Orphitianum del 178 d.C., si inclusero 

invece i figli fra gli eredi civilistici nella successione intestata della madre.  

Alcuni di questi divieti col passare dei secoli si smusseranno, rendendo sempre più spesso le 

donne protagoniste dell’agire negoziale e anche imprenditoriale, con assunzione di 

obbligazioni37: ma ancora in età tardoantica, Ulpiano38 continuerà a censirne l’esclusione dai 

pubblici uffici, affermando che non possono essere né magistrate, né avvocate, né accusare 

nessuno in giudizio, né essere amministratrici per altri. 

 
33 Proprio gli aspetti pubblicistici restano un punto critico della condizione della donna. La donna trasferisce la 

cittadinanza, ma non gode di diritti politici, non è eleggibile, non vota, non può interagire col popolo, per 

esempio, convocandolo o suscitando il loro intervento con la provocatio; non partecipa in modo attivo ai comizi; 

è esclusa dalle magistrature e da tutti gli officia civilia…  
34 Vd. supra n 18. 
35 Può però negare che qualcuno sia nominato contro il suo parere tutore del figlio. Naturalmente il percorso per 

l’estensione incontra un punto di svolta nel IV secolo, come visto supra n 25. 
36 Seppure con alcuni punti critici, dato che il Sc. Tertullianum stabiliva che la madre subentrasse al figlio solo 

dopo i liberi dell’erede, dopo il padre di lui e i fratelli consanguinei maschi; soltanto le sorelle avrebbero avuto 

lo stesso posto della madre; in più, solo se munita di ius liberorum la madre sarebbe apparsa erede civile, visto 

che quale semplice bonorum possessor il pretore certo non le avrebbe potuto attribuire questa qualifica. Infine, 

durante la vita del figlio la madre doveva provvedere a chiedere per lui la nomina di un tutore e in caso non 

l’avesse fatto sarebbe decaduta dal beneficio di ereditare dal figlio: dunque, se da una parte usualmente si dice 

che tale Senatoconsulto avrebbe finalmente inserito la madre fra gli eredi del figlio, a ben guardare questa 

posizione è temperata dalla responsabilità della madre che non provvedesse tempestivamente a chiedere la 

nomina di un tutore per il figlio; una responsabilità che (escludendola dalla linea di successione del figlio stesso) 

può apparire quasi come una sorta di sanzione. Cf. su tali aspetti, GAGLIARDI (2012, 423 ss., part. 436 s.). 
37 Proprio il rapporto con il denaro e la ricchezza sembra essere un punto critico sulla via della parità di genere 

in Roma antica, perché sicuramente si vieta alle donne di assumere obbligazioni per altri, e dunque garantire un 

debito altrui, come stabilito dal Sc. Velleianum ancora nel I sec d.C., forse proprio per reagire a posizioni di 

emancipazione già acquisite: mentre Ulpiano D. 16.1.2.2 commenta il provvedimento, dicendo che non è giusto 

che le donne si obblighino per altri, rivestendo compiti tradizionalmente maschili, Paolo, in D. 16.1.1.1 cerca di 

motivarlo, in un’epoca oramai di piena affermazione femminile, ancora con dinamiche intrafamiliari. Questi 

impegni contrattuali esporrebbero insomma le donne a rischi, che non sarebbero in grado di gestire. 
38 D. 50.17.2 pr.-1 (Ulp. 1 ad Sab.): Feminae ab omnibus officiis civilibus vel publicis remotae sunt et ideo nec 

iudices esse possunt nec magistratum gerere nec postulare nec pro alio intervenire nec procuratores existere. 

Item impubes omnibus officiis civilibus debet abstinere.  



Nulla pretiosa ratio. La protezione della donna fra modelli sociali, diritto e tradizioni in Roma antica  

 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 47-63                                                                                        57 
 

 

3.Nulla pretiosa ratio 

 

Quando Gaio scrive nel II secolo, le donne appaiono pienamente autonome: nondimeno il 

giurista sente il dovere di parlare della tutela, anche se con un deciso rilievo critico, che è 

davvero un unicum, nel senso che, come Casavola39 precisa, questo autore è di solito piuttosto 

anodino nello stile e non rivela atteggiamenti ideologici, esponendo a beneficio dei suoi 

studenti40 uno stile semplice adatto allo studio elementare del diritto. Anche in questo passo è 

discreto nell’esprimere una valutazione critica sull’istituto, in piena adesione al diritto 

consolidato, lo ius receptum, e il fatto che richiami in questo caso una naturalis ratio41 tradisce 

forse la volontà di prendere le distanze da un istituto che valuta quantomeno come singolare, 

visto che ne segnala l’unicità rispetto ai diritti dei popoli contigui ai Romani. 

Quell’espressione vulgo creditur, se da una parte omaggia gli antichi, dall’altra parte stona 

come se quella levitas animi addotta universalmente a giustificazione della permanenza della 

tutela fosse in fondo una credenza popolare, un luogo comune che contrasta tuttavia con la 

capacità piena anche economica delle donne che amministrano i loro affari da sé oramai da 

tempo.  

Del resto, quando Gaio (a proposito dell’intervento del tutore che interpone la propria 

auctoritas a un atto negoziale posto in essere dalla donna) usa l’inciso dicis gratia, che 

corrisponde al nostro ‘proforma’, intende proprio evidenziare che quella vidimazione ha 

oramai valore solo come requisito di mera validità formale dell’atto.  

L’opinione personale del docente sarebbe quantomeno poco opportuna e (sempre per citare le 

parole di Casavola) sarebbe per un uomo di scuola percepita come un ‘fuor d’opera’ scorretto 

ed inutile; il giurista però la esplicita, anche se non è esaustiva; ci sono  infatti altri aspetti 

contraddittori: se da una parte Gaio dice che furono gli antichi a imporre la tutela alle donne 

a causa della loro levitas animi, d’altra parte quella stessa leggerezza non sembra essere più 

sufficiente a giustificarne la vigenza42.  

Gaio sta usando temi chiaramente discordanti in passaggi estremamente criticati dagli 

studiosi, i quali hanno spesso valorizzato quell’imperfetto et aequum erat, come una scelta 

che consente di mettere una distanza fra la realtà che percepisce intorno a sé e un argomento 

che viene da lontano, dagli antenati; e probabilmente il ricorrere a un commento comparativo 

con altri popoli gli serve per evidenziare alcuni aspetti anacronistici. Ad esempio, proprio a 

proposito dei Bitini segnala che marito e figli devono partecipare agli atti della donna, ma 

questo argomento non gli sembra sufficiente per porre i due istituti sullo stesso piano, perché 

la tutela mulierum apparteneva proprio alla gens Quiritaria, cioè al ceppo più arcaico soggetto 

del diritto romano e perciò intimamente legato alle più profonde tradizioni. Preferisce perciò 

definirla una forma simile, una quasi tutela43. 

È palese che la logica sottesa all’esposizione gaiana riporti il tema alla motivazione 

patrimoniale per salvaguardare l’interezza del patrimonio familiare contro una gestione 

potenzialmente rischiosa attribuendo al tutore un potere di veto, più che di surroga 

 
39 CASAVOLA (1996, 1 ss.).  
40 Su questo manuale dalla fortuna imperitura fino ai tempi moderni, si veda MANTOVANI (2020, 577 ss.). 
41 Si sofferma sul punto GUARINO (1976, 118 ss.) oggi (1994, 324 ss.). Sulle implicazioni dell’uso di questo 

termine astratto nella lingua e nella letteratura latina, già in Cicerone, BRAY (1977, 97 ss.). 
42 Per questa ragione autori hanno individuato un glossema in contrasto con la chiusa del paragrafo 144: pare 

strano, infatti, che da una parte il giurista usi una giustificazione alla quale non crede, mentre dall’altra quella 

stessa argomentazione venga sconfessata.  
43 Paul J. Du Plessis pone in evidenza due aspetti centrali intorno a questa fonte: uno concerne la pubblica 

opinione sull’esistenza della tutela, l’altro riguarda il registrare quasi una contraddizione fra ciò che risulta dalla 

pratica e ciò che dice la legge (DU PLESSIS 2017, 165 ss.). Cf. per la letteratura di riferimento cf. DIXON (1984, 

343 ss., in part. 348 ss.); LAMBERTI (2014, 61-84). 



Francesca Galgano 

 

 

 

Atti del II convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale                     58 

 

eventualmente a carico di determinati atti di disposizione patrimoniale.  

 

4. Conclusioni 

 

La tutela nel diritto romano si inscrive in una solidarietà che si realizza all’interno della 

famiglia e che vincola tutti, il padre con i figli, ma anche la moglie con suo padre e suo marito 

a seguito dell’antico matrimonio, in un unico organismo autarchico, politico, sociale, 

giuridico. Una solidarietà in cui il coniuge e i figli fanno parte di un blocco unico, condizionato 

dalle scelte di uno solo.  

L’esperienza giuridica romana considera prevalente sopra ogni cosa la successione, che 

individua con certezza il futuro titolare del patrimonio di quell’unità autarchica. Perciò, è 

indiscusso che la donna sposata con la manus o i figli in potestate siano i primi eredi del padre. 

Naturalmente la successione prevede che questi sui heredes subentrino anche se non fossero 

d’accordo: il loro ingresso nel patrimonio del pater avviene infatti in modo automatico. 

La chiarezza su chi succederà a quel pater nella gestione del patrimonio serve alla comunità 

cittadina di riferimento per individuare chi svolgerà i culti familiari, chi voterà dopo di lui nel 

comizio e naturalmente anche chi sarà titolare di beni e diritti. 

Il sistema è costruito sul principio dell’incapacità di minori e donne di essere titolari di ius 

potestatis (Gai 2. 161); in questo contesto si inscrive la tutela, a tutto vantaggio della linea 

agnatizia. 

Ad un certo punto la tutela mulierum smette di fare gli interessi degli adgnati, anche se si 

continua a registrare la prevalenza dei diritti maschili sulle proprietà di una donna, soprattutto 

senza ius liberorum44: comincia infatti nella stessa epoca ad essere percepita e valorizzata la 

naturale successione della madre al figlio e del figlio alla madre, e se la tutela degli impuberi 

continua a essere intesa come un munus pubblico, quella delle donne non si può certo leggere 

come  un ufficio di protezione per le assistite, minato ben presto dalla possibilità che il pretore 

costringesse il tutore testamentario o dativo a dare l’assenso, ove ritenesse ingiustificato il 

diniego: e se ne palesa così una nuova qualificazione, nello stesso momento in cui se ne 

certificava il declino.  

La tutela mulierum riflette senza alcun dubbio lo schema potestativo della famiglia primitiva, 

i cui vincoli agnatizi si allentano lentamente facendone scolorare forza e contenuto; è anche 

vero, tuttavia, che il richiamo ai Maiores circa la valutazione di una condizione di inferiorità 

della donna riveli uno iato incolmabile con la indubbia autonomia conseguita nella società  e 

con la progressiva trasformazione delle relazioni fra i sessi: questo si percepisce 

nell’esposizione gaiana in modo molto chiaro, quando il giurista  si affretta a rilevarne quasi 

l’antistoricità45. 

Se i giuristi continuano fino al tardo impero46 a qualificare le donne con tratti spregiativi 

attinenti il loro genere, appuntandone ora l’aspetto fisico del corpo (in termini di infirmitas 

sexus/corporis,  imbecillitas sexus/ corporis) ora il tratto caratteriale (infirmitas, levitas 

animi), i documenti della vita quotidiana restituiscono un’immagine meno stereotipa, già 

compromessa peraltro dalle donne delle famiglie imperiali47, cui è riconosciuta una gestione 

del potere esaltato dall’iconografia delle monete o delle statue.  

Studi correnti48 confermano, anche grazie ad indagini condotte su epigrafi papiri e documenti 

 
44 Cf. fra tanti MORRELL (2010, 89 ss.), con ampia bibliografia. 
45 Né possiamo accontentarci, come pure autorevolmente proposto, che i Romani semplicemente dimenticarono 

di abolirla, SCHULZ (1961, 180 ss., part. 181) e DU PLESSIS (2017,169). 
46 Registra aporie e contraddizioni nella storia sociale, GIUNTI (2012, 343 ss.).  
47 CENERINI (2016, 21-46).  
48 La bibliografia è immensa. Fra tanti PEPPE (1984) cui rinvio anche per l’abbondante letteratura citata, anche 

se non recentissima. 



Nulla pretiosa ratio. La protezione della donna fra modelli sociali, diritto e tradizioni in Roma antica  

 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 47-63                                                                                        59 
 

della prassi, che le donne conquistano già dalla Repubblica una nuova autonomia49 senza 

tuttavia scalfire l’ideologia di fondo che richiama i valori dei Padri a fondamento della stessa 

civiltà e rende perciò la profilazione di una vera coscienza di genere inverosimile per i tempi. 

L’invocazione alla matrice consuetudinaria di alcune dinamiche normative fa registrare però 

un modellamento incessante alle esigenze della società in continuo movimento, di cui 

l’esperienza giuridica non può non tenere conto, e una decisa accettazione sociale delle donne 

in ruoli astrattamente imprevisti, che convive con la loro vulnerabilità asserita sul piano 

teorico fino a Giustiniano50.  

Da una parte la donna appare sempre un soggetto debole, bisognoso di protezione anche 

giuridica; ma d’altra parte incarna i valori più antichi della cultura romana, quelli che 

addirittura risalgono ai Padri e quando si deve esaltare la romanità più pura, c’è sempre una 

donna di mezzo51. È altamente improbabile, tuttavia, che si possa registrare la percezione di 

una specificità di genere: anche quando le donne furono molto ricche, come nel caso della 

vicenda52 della lex Oppia, è ben evidente che il riconoscimento sociale della capacità di 

imporre la propria volontà non corrispondeva ad un reale potere sociale e soprattutto politico.  

Dunque, se per un verso si può affermare che la ricchezza abbia elevato la condizione 

femminile, pure in termini di libertà di autodeterminazione, perché queste donne ottennero da 

parte della propria comunità di riferimento onori e considerazione; per altro verso va rilevato 

che  la ricchezza non fu uno strumento nelle loro mani per condizionare le scelte politiche o 

per gestire un potere reale: con tali riflessioni forse l’emancipazione delle donne in età romana 

va ridimensionata53 registrandone una battuta d’arresto54. 

Anche se negli ultimi filoni di studio appare in secondo piano55, il tema della tutela mulierum 

può ancora alimentare il dibattito56 almeno sotto due profili: innanzitutto fa registrare una forte 

discriminazione a carico della donna, perché ne è a lungo esclusa dal lato attivo (come detto, 

la madre non aveva la tutela del proprio figlio impubere rimasto orfano e neppure poteva 

nominare nel proprio testamento un tutore al figlio impubere); a lungo si è ritenuto che fra la 

madre e il figlio si ergesse una barriera giuridica insormontabile. Anche se era contemplato 

che la madre potesse contribuire alle migliori decisioni nell’interesse del figlio collaborando 

con il tutore, in ogni caso questa collaborazione (avallata nel testamento paterno) non avrebbe 

 
49 Grazie alla legislazione augustea dal I sec. d.C., le vengono riconosciuti maggiori diritti nell’ambito dello ius 

privatum soprattutto familiare. Si sofferma su come cambia il ruolo della donna nel corso dei secoli CANTARELLA 

(1996, rist. 202315). Sul tema anche HÖBENREICH (2003). 
50 Cf. anche D. 5.1.12.2 (Paul. 17 ad ed): Non autem omnes iudices dari possunt ab his, qui iudicis dandi ius 

habent; quidam natura, quidam moribus. Natura, ut surdus, mutus, et perpetuo furiosus, et impubes, quia iudicio 

carent. Lege impeditur, qui Senatu motus est. Moribus feminae, et servi, non quia non habent iudicium, sed quia 

receptur est, ut civilibus officiis non fungantur. E D. 16.1.1.1 (Paul. 30 ad ed.): Nam sicut moribus civilia officia 

adempta sunt feminis et pleraque ipso iure non valent, ita multo magis adimendum eis fuit id officium, in quo 

non sola opera nudumque ministerium earum versaretur, sed etiam periculum rei familiaris. 
51 È proprio in questa contraddizione la Cantarella individuava quello che definiva un vero e proprio paradosso, 

ripreso da MERCOGLIANO (2001, 211 ss.). 
52 Cui seguì a distanza di pochi anni un’altra protesta contro un eccezionale provvedimento di esazione fiscale a 

carico di ricchissime matrone proposto (ma poi ritirato) da parte dei triumviri, quando la loro voce fu 

rappresentata con autorevolezza dalla figlia del retore Ortensio Ortalo, in un celebre discorso. ROHR VIO (2023, 

235 ss.). 
53 Per una ricognizione degli studi di genere relativi al mondo antico, e per i pericoli che una lettura attualizzante 

possa comportare cf. GIORCELLI BERSANI (2017, 405 ss.) Contra: VIGNERON – GERKENS (2000, 107 ss.), ove si 

registra una lettura di segno assolutamente opposto. 
54 Cf. CANTARELLA (1984, 142 ss.). 
55 Cf. nella letteratura di base di riferimento, ZANNINI (1976) e ID. (1979). 
56 Di recente si veda SZABÓ (2009, 57 s.). 



Francesca Galgano 

 

 

 

Atti del II convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale                     60 

 

potuto mai apparire in contrasto con il parere del tutore57. 

In secondo luogo, la tutela è diventata un archetipo della diseguaglianza perdurante fino ai 

tempi moderni: nel Code Napoléon58 (artt. 215 ss.) era previsto che le mogli non potessero 

compiere atti di straordinaria amministrazione senza che il marito vi concorresse o prestasse 

il suo consenso per iscritto. Tale autorizzazione maritale appare anche nel primo codice civile 

unitario italiano del 1865 all’art. 134, fino alla sua abolizione con la L. 1176 “Disposizioni 

sulla capacità giuridica della donna” del 1919, nove anni dopo la Francia, che la abrogò nel 

1910. 

Nel rimedio che offre la tutela, in definitiva, si specchia la società e appare ben chiaro come 

il diritto si rapporti ai modelli sociali, a volte senza scalfirne i valori di fondo. 

 

 

Riferimenti bibliografici: 

 

BETTINI 1998 

M. BETTINI, Nascere. Storie di donne, donnole, madri ed eroi, Torino. 

 

BETTINI – SHORT 2014 

M. BETTINI – W.M. SHORT (a cura di), Con i Romani. Un’antropologia della cultura antica, 

Bologna. 

 

BONFANTE 1963 

P. BONFANTE, Corso di diritto romano. Diritto di famiglia, I, Milano. 

BRAY 1977 

G. BRAY, The Legal Concept of Ratio in Tertullian, «Vigiliae Christianae» XXXI.2, 94-116. 

 

CANTARELLA 1984 

E. CANTARELLA, rc. a L. Peppe, Posizione giuridica e ruolo sociale della donna in età 

repubblicana, Milano 1984, pp.182, «Iura» XXXV, 136-43.  

 

CANTARELLA 1996 (202315) 

E. CANTARELLA, Passato prossimo. Donne romane da Tacita a Sulpicia, Milano. 

 

CASAVOLA 1996 

F.P. CASAVOLA, Gaio nel suo tempo, in A. GUARINO – L. BOVE (a cura di), Gaio nel suo 

tempo. Atti del Simposio romanistico, Napoli, 1-24. 

 

CENERINI 2016 

F. CENERINI, Il ruolo e la funzione delle Augustae dai Giulio-Claudi ai Severi, in F. CENERINI 

– I.G. MASTROROSA (a cura di), Donne, istituzioni e società fra tardo antico e alto medioevo, 

Lecce, 21-46.  

 

 
57 Come visto D 26.7.47.1 (Scaev. 2 resp): “Quantum autem filio meo diurnum sufficiat, marina et ianuaria 

aestimabunt”: quaero, an contenti esse debeant tutores arbitrio mulierum. respondi sumptum boni viri arbitrio 

faciendum. 
58 Cf. ad es. dopo la Dichiarazione dei diritti dell’uomo e del cittadino del 1789, cui seguì la riforma della famiglia 

nel 1792 (in cui si sanciva eguaglianza sostanziale dei coniugi, che sarebbe stata approvata ad es. dal codice 

civile austriaco del 1811), il Code Napoléon strutturò la famiglia con un evidente squilibrio di potere a vantaggio 

del padre e sulla sua linea si collocarono i codici olandese, spagnolo e portoghese. 



Nulla pretiosa ratio. La protezione della donna fra modelli sociali, diritto e tradizioni in Roma antica  

 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 47-63                                                                                        61 
 

CLARK 1993 

G. CLARK, Women in late antiquity, Oxford. 

 

CORBINO 2012  

A. CORBINO, Il matrimonio romano in età arcaica e repubblicana, «Index» XL, 160 ss. 

 

DE MARTINO 1950 

F. DE MARTINO, Storia arcaica e diritto romano privato, «RIDA» III, 387-407. 

 

DESIDERI 1984 

P. DESIDERI, Catone e le donne (il dibattito liviano sull’abrogazione della lex Oppia), 

«OPUS» III 63-74.  

 

DIXON 1984 

S. DIXON, Infirmitas sexus: womanly weakness in Roman law, «RHD» LII 343-371. 

 

DUBOULOZ 2020 

J. DUBOULOZ, L’auctoritas comme instrument de contrôle familial sur les mariages et la 

transmission des biens (Rome, ier s. a.C. –iie s. p.C.), in J.M DAVID – F. HURLET (a cura di), 

L’auctoritas à Rome Une notion constitutive de la culture politique, Pessac, 251-270. 

 

DU PLESSIS 2017 

P.J. DU PLESSIS, Once More on the Perpetual Guardianship of Women, in U. YIFTACH – M. 

FARAGUNA (a cura di), Legal Documents in Ancient Societies. Ancient Guardianship: Legal 

Incapacities in the Ancient World, VI Trieste, 165-172. 

 

GABBA 1880 

F.C. GABBA, Della condizione giuridica delle donne, Torino. 

 

GAGLIARDI 2012 

L. GAGLIARDI, La madre tutrice e la madre ἐπακολουθήτρια: osservazioni sul rapporto fra 

diritto romano e diritti delle province orientali, «Index» XL, 423-46. 

 

GIORCELLI BERSANI 2016 

S. GIORCELLI BERSANI, Donne romane: storie “di genere” vere, possibili, improbabili, in F. 

CENERINI – I.G. MASTROROSA (a cura di), Donne, istituzioni e società fra tardo antico e alto 

medioevo, Lecce-Rovato, 405-430. 

 

GIUNTI 2012 

P. GIUNTI, Il ruolo sociale della donna romana in età imperiale: fra discriminazione e 

riconoscimento, «Index» XL, 342-79. 

 

GUARINO 1976 

A. GUARINO, Preziosità gaiane, «Labeo» XXII, 118-19. 

 

HÖBENREICH 2003 

E. HÖBENREICH, Scylla. Fragmente einer juristischen Geschichte der Frauen im antiken Rom, 

Vienna. 

 



Francesca Galgano 

 

 

 

Atti del II convegno sulla Protezione dei perseguitati e dei deboli nella cultura occidentale                     62 

 

KRAEMER 2011 

R.S. KRAEMER, Unreliable witnesses. Religion, Gender, and History in the Graeco-Roman 

Mediterranean, Oxford. 

 

LAMBERTI 2014 

F. LAMBERTI, Donne romane fra Idealtypus e realtà sociale. Dal “domum servare” e “lanam 

facere” al “meretricio more vivere”, «Quaderni Lupiensi di Storia e Diritto» IV, 61-84. 

 

MANTOVANI 2020 

D. MANTOVANI, Sul Liber Gai. Trasmissione, forma, contenuti e storia degli studi, in U. 

BABUSIAUX, D. MANTOVANI (a cura di), Le Istituzioni di Gaio: avventure di un bestseller. 

Trasmissione, uso e trasformazione del testo Pavia, 577-638. 

 

MERCOGLIANO 2000 

F. MERCOGLIANO, Sulla rilevanza giuridica della divisione dei sessi nell’esperienza romana, 

in M. ZABLOCKA (a cura di), Au-delà des Frontières. Mélanges de droit romain offerts à 

Witold Wolodkiewicz, II, Varsavia, 597-612. 

 

MERCOGLIANO 2011 

F. MERCOGLIANO, La condizione giuridica della donna romana: ancora una riflessione, in 

«TSDP» IV, 1-42. 

 

MERCOGLIANO 2012 

F. MERCOGLIANO, “Deterior est condicio feminarum …”, «Index» XXIX, 209-220. 

 

MORRELL 2010 

K. MORRELL, Tutela mulierum and the Augustan marriage laws, «EuGeStA» X, 89-116. 

 

PEROZZI 1928 

S. PEROZZI, Istituzioni di diritto romano, I, Roma. 

 

ROHR VIO 2023 

F. ROHR VIO, La parola delle donne, la parola sulle donne: la costruzione dell’identità 

femminile attraverso i discorsi nelle leggende di età fondativa, «HORMOS» XV, 234-247. 

 

ROSILLO – LÓPEZ – LACORTE 2024 

C. ROSILLO – LÓPEZ – S. LACORTE (a cura di), Cives Romanae. Roman Women as Citizens 

during the Republic, Zaragoza-Sevilla. 

 

SCHULZ 1961 

F. SCHULZ, Classical Roman Law, Oxford. 

 

SPAGNUOLO VIGORITA 2012 

T. SPAGNUOLO VIGORITA, Joersiana IV: Livia, Augusto e il plebiscito Voconio, in «Index» 

XL, 257-270. 

 

SZABÓ 2009 

M. SZABÓ, Tutela mulierum the institution of guardianship over full aged women in the Late 

Roman Republic and early Principate, «ACD» XLIV, 57-78. 

 



Nulla pretiosa ratio. La protezione della donna fra modelli sociali, diritto e tradizioni in Roma antica  

 

 

 

La Biblioteca di ClassicoContemporaneo 18 (2026) 47-63                                                                                        63 
 

TARWAKA 2023 

A. TARWAKA, Authoriy in the Family under the Roman law, in J. SLYK – M. WILCZECK – 

KARCZEWSKA (eds.) Parental Authority. Cross-disciplinary Analysis of a legal institution. 

Parental Authority from a Historical Perspective, I, Varsavia, 11-76. 

 

TELLEGEN – COUPERUS 2006 

O.E. TELLEGEN – COUPERUS, ‘Tutela mulierum’, une institution rationnelle, «RHD», 

LXXXIV.3, 423-35. 

 

VIGNERON – GERKENS 2000 

R. VIGNERON – J.F. GERKENS, The emancipation of Women in ancient Rome, «RIDA» III.47, 

107-121. 

 

VIRGILI – BUCCIONI – MANES 2000 

R. VIRGILI – E. BUCCIONI – R. MANES (a cura di), Le lettere di Paolo. Tradotte e commentate 

da tre bibliste, Milano.  

 

WINKEL 2010 

L. WINKEL, Forms of imposed protection in legal history, especially in Roman law, «Erasmus 

Law Review» III.2, 155-62. 

 

ZANNINI 1976 

P. ZANNINI, Studi sulla tutela mulierum. Profili funzionali, I, Torino. 

 

ZANNINI 1979 

P. ZANNINI, Studi sulla tutela mulierum. Profili strutturali e vicende storiche dell’istituto, II, 

Milano.  


